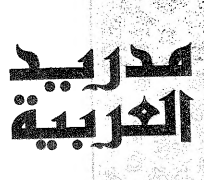


فَكِرُوْرِ الْمُعْرِيْتِينِيْ فَالْيِف: الدَّكِتُورِ حِيمَوُدِ عَلَىٰتِي



تأليف الدكتوم حموي على مكى

الكانبالغرق للطباعة والنشر بالمتامات





ألعرب والحضارة الانساسية . . .

قضية طالما شغلت الباحثين في تاريخ الحضارة واحتدم حولها الجدل في أوربا منذ القرن الثامن عشر ، فمن معترف بفضل العرب والمسلمين على الحضارة ومن منكر لهاذا الفضل ، أو مقلل من شأنه . .

وكان الراى السائد بين المستشرقين خلال القرن التاسع عشر هو انكار فضل العرب أو التهوين من دورهم فى خدمة الحضارة الانسانية ودفع ركبها فى طريق التقدم . صحيح أنه كان من بينهم من تحرى الانصاف وتحرر من الهوى ؛ غير أن غالبيتهم كانت تحدو بهم نوازع العصبية والتحزب ، أذ كانوا يعتبرون التسليم بغضل العرب على حضارتهم انزالا لأوربا عن الكانة التى أرادوا أن يبوئوها أن الحضارة الأوروبية أن العالم ، ولهذا فقد كانوا يجتهدون فى أثبات أن الحضارة الأوروبية لم تستمد عناصر نهضتها فى أواخر العصور الوسطى ومشارف الحديثة الا من حضارة الاغريق والرومان ؛ أى من مصادر أوربية خالصة . وكان هؤلاء المستشرقين واقعين تحت نفوذ الآراء المتى كانت تسود أوربا فى ذلك الوقت حول ما سموه

« تفوق » الجنس الآرى الأبيض على الجنس السامى وغيره من الأجناس الملونة ، كما أنه كان مما يزيد تعجرف الأوربيين وغرورهم كون ذلك العصر أوج الاستعمار والامبراطوريات اللترامية الأطراف التي كونتها البلاد الأوربية على حساب الشعوب المستضعفة في أفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية ، وهكذا أصبحنا نرى لدى العلماء الأوربيين خلال هذا العصر مفاهيم تكاد تكون ثابتة أرادوا أن يقابلوا بها بين قيم كانت تبدو لهم متميزة متقابلة متضادة :الشرق والغرب أوربا وغيرها من القارات ، الجنس الأبيض والأجناس الملونة ،

غير أن هذا الوضع أخذ في التغير منذ أواخر القرن التاسيع عشر ، وبدأت موجات التعصب لدى المستشرقين تنحسر وأن لم تنته تماما حتى اليوم ، وأثبتت الأبحاث التي قام بها كثير من العلماء ممن أوتوا قدرا من النزاهة والانصاف أن أوربا تدين بكثير من عناصر حضارتها الحديثة لما أخذته عن العرب والمسلمين .

وتتوالى الأدلة وتتواتر البراهين على هذا التحول الجديد .. ويتجلى للباحثين مدى ما اخذته اوربا عن الشرق والحضارة العربية والاسسلامية في كل ميادين الحياة والعلوم والآداب والفنون والصناعات . ويرى الجميع أنه حتى علوم الإغريق والرومان لم تصل الى أوربا عصر النهضة الا عن طريق الترجمات العربية .

وقد أعانت على الوصول الى هذه النتائج الأبحاث التى أجريت أخيرا حول الحضارة العربية فى الأندلس ، اذ أن شبه جزيرة ايبريا كانت بغير شك أول ميدان أمتزجت فيه العناصر العربية والأوربية واستطاعت أوربا عن طريقه أن تعرف الكثير عن حضارة العرب والاسلام ، ونقلت كثيرا من هذا التراث الى مختلف بلدانها، وعلى أساس ماتعلمته أوربا من العرب والمسلمين قامت النهضة الأوربية التى دفعت الحضارة الانسانية خطوات فى طريق التقدم .

## المعاوالعربة في السانيا

وقد فتح المسلمون شبه جزيره ايبريا في سنة ١٩ فرناطة آخر معاقل الاسلام فيها في أيدى النصارى سنة ١٩٨ غرناطة آخر معاقل الاسلام فيها في أيدى النصارى سنة ١٩٨ (١٤٩٢) ، على أن انتهاء السلطان السياسي أو العسكرى للمسلمين لم يكن معناه القضاء على المجتمع الاسلامي ، اذ بقيت في الأندلس على الرغم من الهجرات المتوالية الى البلاد المجاورة في المغرب وعلى طول الشمال الافريقي جماعات كبيرة من المسلمين عرفوا باسم الموريسكيين ، وأضطر بعضهم تحت وطأة محاكم التحقيق الى التظاهر باعتناق اللسيحية وأما الذين تمسكوا بدينهم فقد نفوا من

ومعنى ذلك أن بقاء الاسلام فى شبه الجزيرة يقدر بنحو تسعة قرون أى مدة تزيد على ما بقيه فى هذه البلاد الرومان والقوطيون معا . ولهذا فليس من الغريب أن تترك الحضارة العربية فى اسبانيا والبرتفال آثارا باقية الى اليوم ، وهى واضحة فى كل مظهر من مظاهر الحياة : فى اللفة وفى التكوين الروحى والجنسى وفى

للادهم في أكثر من مناسبة وكانت آخر موجة من موجات المطرودين

منهم في سنة ١٠٢٣ (١٦١٤) ٠

الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية والعمرانية وفي الثقافة والفكر، وفي الفنون والفولكلور ...

لقد كان « الوجود » العربى والاسلامى فى اسبانيا ( ويمكن أن نضيف البرتغال اليها فى ذلك ) بمثابة ستار خلفى ينبغى ألا يغيب عن نظرنا ونحن نتحدث عن هذه البلاد فى أى لون من ألوان الحياة ، ونحن نكرر هنا ما سبق أن قلناه فى مناسبة سابقة من أن الحضارة الاسلامية « تركت فى اسبانيا من الآثار ما هو أعمق بكثير مما يبدو فى الظاهر ، بل اننا لا نبالغ اذا قلنا انه ينبغى أن نلتمس دأئما هذا السنار الخلفى اذا أردنا أن نلتزم طريق الصواب فى تفسير أى ظاهرة كبيرة أو صغيرة من حياة اسبانيا ، لا فى الماضى فحسب ، بل فى الحاضر الواقع ، اذ أن كل هذه الظواهر الما أثر مباشر للاسسلام والحضسارة العربية أو رد فعل غير مباشر » (١)

ولا يتسع المجال هنا للتدليل على هذا الحكم العام الذى نلقيه ونحن واثقون من صحته ، اذ أن ذلك يقتضى الدخول فى جزئيات لا نهاية لها ، ولكن يكفى أن ننبه هنا الى عدة حقائق لها خطرها وأهميتها فى التمهيد لهذا البحث ، وأولها ان الحكم الاسلامى لشبه الجزيرة لم يكن فى الواقع عملا عسمكريا يعتمد على قوة السلاح ، ولو كان ذلك صحيحا لما أمكن أن نفهم كيف استطاع الغزاة الذين فتحوا تلك الرقعة المترامية الأطراف (أوسمع بلاد أوربا بعد روسيا) تحت قيادة موسى بن نصير وطارق بن زياد أن يبقوا فيها ويمهدوا سلطانهم بها مع انهم لم يكونوا يتجاوزون نحق تلاثين ألفا ، هم الذين نعرف أنهم قدموا الى الأندلس مع موسى

 <sup>(</sup>١) أنظر مقدمة ترجمتى العربية لمسرحية المؤلف الأسباني أليخاندرو كاسونا:
 مركب بلا صياد ، العدد ١٢ من مسرحيات عالمية ١٥ سبتمبر ١٩٦٥ ـ ص ٢٦

وطارق ثم فى طالعة بلج بن بشر القشيرى . ومثل هذا العدد \_ مهما قيل عن ضعف القوطيين وانحلال دولتهم \_ لا يمكن ان يكون كافيا لفرض سلطان الفاتحين على قطر هائل الاتساع مثل شبه جزيرة أيبريا وعلى الشعب الذى كان يضطرب بين جنباته .

والتفسير المنطقى لثبوت اقدام المسلمين في اسبانيا هو ان هؤلاء البضعة الآلاف من الفاتحين انما عرفوا كيف يستقرون في تلك البلاد بعد ان قدموا للشعب الاسباني الذي كان يرزح تحت وطأة الحكم القوطى قيما جديدة نالت قبوله وبهرت نظره . آتي هؤلاء الفاتحون المسلمون ومعهم دين جديد ولفة جديدة وحضارة جديدة لم يألفها الشعب المفلوب ولكنه رأى فيها طريق الخلاص والتقدم ، تماما كما رأت ذلك في الاسلام وحضارته الشعوب التي فتحتها الجيوش العربية من قبل مثل فارس والعراق والشام ومصر وشمال أفريقيا ، وهذا هو ما يفسر لنا كيف امتدت دولة الاسلام في نحو سبعين سنة من تخوم الهند الى جبال البيرينيه ،

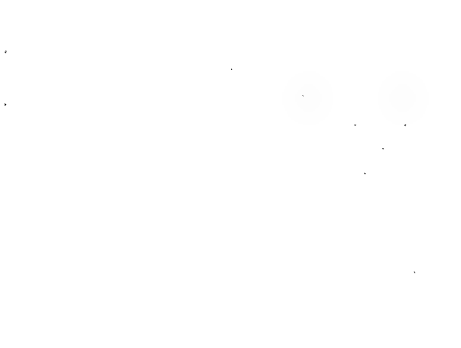
وكان العرب في معاملتهم للشعوب المغلوبة بعيدين عن التعبد بالعصبية الجنسية العنصرية ، وعلى الرغم مما أسرفت كتب التاريخ والأدب في الحديث عنه من الصراع بين العرب والموالى فان واقع الأمر يدلنا على أنه لم تمض سنوات على الامتداد العربي حتى بدأت حركة امتزاج عميقة بين العرب والشعوب التي انضوت تحت لوائهم . وقرق بعيد بين سياسة العرب في هذه الناحية وبين الرومان على سبيل المثال ، فقد كان هؤلاء لا يمنحون « القومية الرومانية » لرعايا البلاد الخاضعة لامبراطوريتهم الا في أضيق الحدود مما أقام سدودا عالية بين السادة الرومان الحاكمين وعامة الشعب المحكوم .

ونحن نرى فى الأندلس مظهرا حيا لذلك الاختلاط السريع ، فقد أتى المسلمون رجالا غزاة لامهاجرين قادمين للاستيطان

بعائلاتهم ، فاتخذوا النساء من شبه الجزيرة وصاهروا أهلها ، وهكذا لا يمضى جيل أو جيلان حتى نرى هذا المجتمع «الأندلسي» الجديد ، هذا المجتمع الاسباني العربي اذ لا نستطيع أن نطلق عليه أحدى هاتين النسبتين فقط ، مجتمعا كانت غالبيته تدين بالاسلام وان كانت قد بقيت فيه اقلية نصرانية لا يميزها عن المسلمين الا الدين حتى انها كانت تسمى بالمستعربين اشسارة الى تمثلهم الحضارة العربية واصطناعهم لرسومها ، مجتمعا كان يتكلم العربية باعتبارها لفته الرسمية وان كان أفراده في بيوتهم ومجتمعاتهم الخاصة يتحدثون لغة هي خليط من عناصر عربية ولاتينية دارجة (رومانسية) مجتمعا كان معتزا بقوميته الاندلسية عميق الشعور بها في كل لحظة حتى نهاية الاسلام في تلك البلاد ، مجتمعا تعددت فيهالأجناس والعناصر ففيهالعربوهم بدورهم قادمون منمختلف بلاد الشرق: من الحجاز واليمن وسورية و فلسطين والأردن والعراق ومصر وافريقية ( تونس ) والغرب ، والبربر من شتى قبائلهم المقيمة في شمال افريقية ، والمواطنين الايسريين القدماء والاسبان ذوي الأصول الرومانية ، والقوطيين المنحدرين من أصول حرمانية ، والصقالية الوافدين على البلاد من وسط أوربا وشرقها ، والمهاجرين من غرب أوربا ومن بلاد النورمان ، كل هؤلاء اختلطوا في بوتقة الأندلس ونتج عنهم ذلك الشعب الأصيل الفريد من نوعه .

غير انه شعب ينتمى الى العرب والاسلام فى حضارته قبل كل شيء ، وقد كان على اعتداده بقوميته حريصيا على عروبته وديانته ، وزاد من شدة حساسيته القومية والدينية بعده عن قلب العالم الاسلامى الناطق بالعربية ثم مصاقبته لأوربا المسيحية وتحول

بلاده الى الثغر الاسلامى الأول حيث كان يدور صراع طويل استمر نحو عشرة قرون كانت الانتصارات والهزائم خلالها متعاقبة متداولة حتى انتهى هذا الصراع الذى أبدى فيه الشعب الأندلسى كل الوان البطولة الى أن نفذ أمر الله وقضاؤه وأسلم قياده الى المسيحية وان كان قد خلف فى الشعب الاسبانى المسيحى من الآثار ما جعل اسبانيا الى اليوم مرتبطة بتاريخ العرب وحضارتهم ارتباطا لا فكاك منه .



.



## مهد شقة من تاريخ المضارة الأنالسية

اصبح من المعتاد اذا تحدث احد عن الآثار العربية في الأندلس أن بكون أول ما بتبادر الى خاط ه

الكلام عن كبريات المدن الأندلسية وعلى رأسها قرطبة بمسجدها الجامع الذي يعتبر من أبهي غرر العمارة الاسلامية في الأندلس واشبيلية بقصرها المشهور قصر المعنمد بن عباد وخلفاء الموحدين وبمئذنة مسجدها الجامع التي لا تزال تشرف على عروس الوادى الكبير ، وببرجها الصغير المعروف باسم برج الذهب وكلاهما مر آثار الموحدين ، وأخيرا غرناطة عاصمة ملوك بني الأحمر بما اشتملت عليه من روائع معمارية سجلت آخر مراحل التاريخ الاسلامي في الأندلس ، وأهمها قصر الحمراء الذي لا يزال شاهدا على جمال الفن الأندلسي في عصر احتضار الاسلام في هذه البلاد .

والواقع أن كل عده الآثار جديرة بما كتبه المؤرخون وردده الباحثون في تاريخ الفن عنها ، بل ربما كان كل ما كتب حولها لا يزال مقصرا عن استيفائها ما تستحق من بيان وتحليل ودراسة غير أن هذا الاهتمام بكبريات العواصم الأندلسية قد صرف نظر

الناس عن غيرها من المدن الصغرى التى لم تكن أقل من تلك تأثراً بالحضارة العربية .

وقرطبة واشبيلية وغرناطة مدن لم تدن للعرب بفضل انشائها بل هى قديمة ترجع الى العصر الرومانى وان كان العرب هم الذين جعلوا منها عواصم كبرى تضارع أعظم مدن العصور الوسطى مثل بغداد والقاهرة وبيزنطة ، بل أن قرطبة الاسلامية فى القرن العاشر الميلادى كانت بغير شك هى أعظم مدن انغرب الاسلامى وأكبر عاصمة فى القارة الأوربية كلها بلا استثناء . وهذا دليل على أن العرب كانوا يحسنون استخدام المدن التى سبقت دخولهم الى البلاد المفتوحة ويعملون على اكمال عمرانها وتجميلها حتى أنهم لا يلبثون أن يصبحوا أولى بأن تنسب اليهم .

على أنهم مع ذلك لم يقصروا فى بناء مدن جديدة تحمل طابعهم المميز ، هذا فضلا عن آلاف المدن الصغيرة والقرى التى خلقوها فى الأندلس ، وكثير من هذه المدن والقرى العامرة الآن لا يزال يحمل أسماءه العربية خالصة أو محرفة ، والذى يطالع خريطة حديثة لاسبانيا والبرتغال يستطيع بسهولة أن يميز مئات الأسماء العربية مبثوثة على طول اسبانيا وعرضها ، وليس فى الجنوب فقط حيث استمر الحكم العربي فترة اطول ، بل انه يرى اسماء عربية حتى في مناطق لم تعرف للمسلمين فيها اقامة طويلة .

## المدي التي أنشأها العرب في الأنيلس

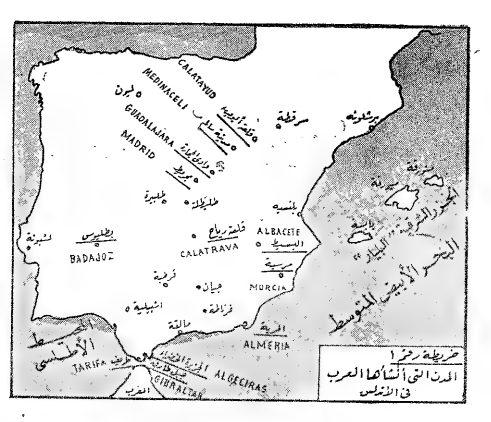
ويطول بنا الأمر لو أننا حاولنا تسجيل هذه الأسماء ، ولنكتف الآن بايراد غاذج المدن تعرف حق المعرفة انها تدين بانشائها في صورتها الحالية الى العرب :

#### في الجنوب:

الجزيرة الخضراء Algeciras ( وكانت تدعى في البدء جزيرة أم حكيم وتقع على مضيق جبل طارق ) .

جبل طارق Gibraltar ( أو جبل الفتح وهي الموضع الذي نزل فيه طارق بن زياد عند فتحه الاندلس وقد أقام العرب على هذا الجبل مدينة حصينة كانت تتحكم في المضيق مما حمل البريطانيين على أن يحتلوها في سنة ١٧٠٤ منتزعين أياها من أيدى الاسبان ، وهي الآن موضع نزاع بين اسبائيا وانجلترا) .

مدينة أو جزيرة طريف Tarifa ( وهي تقوم على شبه جزيرة ، كانت أول موضع نزلت فيه حملة أبو زرعة طريف بن ملوك الذي أرسله موسى بن نصير في سنة ٩١ ( ٧١٠ ) لاستطلاع أحوال الأندلس قبل القيام بالفتح ) .



المدن التي أنشأها العرب في الأندلس ، وهي كثيرة لا يحصيها العلد ، فاقتصرنا على المشهور من وردت الإشارة اليه في الفصل الخاص بدلك من هذا الكذاب ، وقد ميزنا هذه المدن عن غيرها بوضع خطوط تحت أسمائها ،

المرية Almeria (على الساحل الجنوبي الشرقى ، وهي ميناء يرجع الفضل في بنائها الى عبد الرحمن الناصر ، وفيها الخذ مقر أساطيله وقد نمت هذه المدينة بسرعة وأصبحت من كبريات مدن الأندلس ولا سسيما في أيام الموحدين وعلى عهد دولة بنى الأحمر ) .

#### في الشرق:

مرسية Murcia (مدينة كبيرة بناها الأمير عبد الرحمن الأوسط بن الحكم في أول أيامه ، وقد أصبحت بعد ذلك من أعظم مدن شرق الأندلس ، واليها ينتسب محيى الدين بن عربى وولى الأسكندرية الكبير أبو العباس المرسى ) .

البسيط Albacete (مدينة محدثة انشأ العرب في مكانها حصنا عرف بحصن اللج في فترة متأخرة ، ثم أصبحت اليوم عاصمة لمقاطعة تحمل اسمها ، وهي تدين باسمها لانبساط الأرض في هذه البقعة الممتدة بين شرق الاندلس والهضبة الوسطى ) .

#### في الغرب:

بطليوس Badajoz (مدينة انشأها العرب وان لم تحمل اسما عربيا ، وقد أنشأها عبد الرحمن بن مروان الجليقى الثائر في أيام الأمير محمد بن عبد الرحمن الأموى في منتصف القرن الثالث الهجرى ، وكانت في أول الأمر قلعة صغيرة ، ثم امتد عمرانها في أيام العرب حتى أصبحت عاضمة لدولة بنى الأفطس في أيام ملوك الطوائف ، وهي الآن عاصمة للمقاطعة الغربية المتاخمة للبرتغال ) .

#### في الهضية الوسطى:

قلعة رباح Calatrava (مدينة تتبع طليطلة كانت في أول الأمر حصنا يبدو أن بانيه هو التابعي على بن رباح صاحب موسى بن نصير ، وقد اهتم بها الأمير محمد بن عبد الرحمن واتخذها من قواعد مدبنة طليطلة).

قلعة أيوب Calatayud (مدينة تتبع سرقسطة وتقع الى الجنوب الشرقى منها ، وهى تحمل اسم أيوب بن حبيب اللخمى أبن أخت موسى بن نصير وهى من المدن المنيعة التى اهتم بها العرب حتى أصبحت من قواعد الثغر الأعلى المهمة في أيام المرابطين ) .

مدينة سالم Medinaceli (عاصمة الثغر الأوسط في أيام العرب ، وتقع على الطريق بين مدريد وسرقسطة ، وتدين بفضل انشائها واسمها الذي لا يزال مطلقا عليها الى سالم بن ورعمال المصمودي أحد قادة البربر ( من شمال افريقيا ) وكان من موالي بني مخزوم ، وهي الآن مدينة متوسطة تتبع اقليم سرية عنصل الاهتمام بها وتحصينها الى العرب كذلك ) .

وادى الحجارة Guadalajara (من كبريات مدن الثغر الأدنى ، وتدين باسمها وانشائها الى العرب ، وكانت تسمى أيضا «مدينة الفرج » نسبة الى منشئها الفرج بن مسرة بن سالم حفيد ذلك القائد البريرى الذى أنشأ مدينة سالم من قبل . وما زالت هذه المدينة قائمة تحمل اسمها العربى ، وهى تقع الى الشسمال الشرقى من مدريد على بعد نحو ستين كيلو مترا منها ) .

مجريط (مدريد) Madrid (عاصمة أسبانيا ، وهي كذلك من بناء العرب كما سنرى من خلال هذا البحث ) .

ويطول بنا الحديث لو أننا تتبعنا كل المدن المستحدثة التى قام العرب بانشائها فى اسبابيا ، أما القرى فلا يكاد يحيط بها الحصر ، وهى مبثوثة فى جميع أرجاء شبه الجزيرة .

على أننا سنختار فى هذه الدراسة مدينة مجريط ، اذ هى تطلعنا على صفحة مشرفة من التاريخ الاسلامى فى الأندلس ، وسنرى من دراسة الماضى العربى لهذه اللدينة كيف باشرت الحضارة العربية الأندلسية على أرض اسبانيا وشعبها أثرا لا يمكن أن يمحوه الزمن .

| • |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | • |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
| , |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | • |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |



## اسم مريط". هل هواسم عربي ؟

الذى نعرفه معرفة اليقيين بحيث أنه يعتبر حقيقة لم ينكرها أي مؤرخ أوربي مهما كان تعصبه

هو أن مدريد (مجريط) عاصمة اسبانيا الحالية مدينة تدين بانشائها الى العرب، وقد كان الجغرافي العربي ياقوت الحموى هو الذي سجل ذلك في كتابه معجم البلدان ، ولو أنه اختلط عليه أمر اسم المسدينة فجعل منها اثنتين سمى الأولى منهما مجريط بالجيم(١) وسمى الثانية «محريط» بالحاء ، وهذا النص الأخبير هو الذي نقصده وهو الذي اعتمد عليه سائر المؤرخين في اثبات كون هذه المدينة مما أنشأه العرب ، وفيه يقول:

« مدينة بوادى الحجارة ، اختطها محمد بن عبد الرحمن بن الحكم بن هشام بن عبد الرحمن بن معاوية ( الداخل ) ينسب اليها سعيد بن سالم الثفرى ساكن محريط ( كذا ) . . الخ » (٢) .

وقد ظل هذا النص - على ما فيه من خلط واضطراب - هو عماد المؤرخين للمدينة الاسبانية - العاصمة الأوربية الوحيدة التى قام بتأسيسها المسلمون - في اثباتهم أصل مدريد العربي .

۱۱) معجم البلدان ، ط • القاهرة سنة ١٩٠٦ ، ٢٨٨/٧ - ٢٨٩

<sup>(</sup>٢) تقس المرجع ٩٩٤/٧

ثم تأكد ذلك بعد أن نشر المستشرق الفرنسى ليفى بروفنسال كتاب « الروض المعطار » للجغرافى الأندلسى ابن عبد المنعم الحميرى ، اذ أفرد هذا المؤلف لمجريط مادة كرر فيها ذلك الرأى ، وأضاف اليه أخبارا أخرى لها قيمتها مما نقله الجغرافى العربى عن أمير مؤرخى الأندلس ابن حيان (١) .

وأخيرا لم يعد فى هذا الرأى أدنى شك بعد أن عثرنا فى قطمة مخطوطة من كتاب « المقتبس » لابن حيان المذكور تتناول عصر الأمير محمد بن عبد الرحمن على نص يقول فيه المؤرخ العظيم نقلا عن الرازى :

« ولمحمد في سلطانه الآثار الجميلة ، والآيات الجزيلة ، والفتوح العظيمة ، والعناية النامة بمصالح المسلمين ، والتهمم يثغورهم ، والحفظ لفروجهم ، والضبط لأطرافهم ، والتوجيه لمصالحهم ، وهو أمر ببنيان حصن استيرش لفلال مدينة سالم ، وهو منها بين الجوف والفرب ، وهو الذي بني لأهل ثغر طليطلة حصن طلمنكة وحصن مجريط وحصن بنة فراطه » (٢)

غير أن كون العرب انشأوا مجريط لم يكن يعنى بالضرورة أل السمها عربى ، ولا سبما في الأندلس ذات المجتمع الذي أشرنا الي الدواج اللغة فيه ، بل اننا نرى في هذا النص نفسه من بين المدن

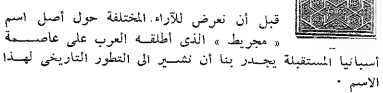
<sup>(</sup>٢) عثرنا على هسنه القطعة من تاريخ المقتبس لابن حيان في مكتبة جامعة القرويين بفاس (المغرب الأقصى) ، والنص المذكور يقع منها في الورقة رقم ٢٢٢ أ • وقد سبق أن نشرنا هذا النص في مقال لنا نشر في مجلة « العربي » الصادرة في الكويت ، رقم ٤٧ ، أكتوبر سنة ١٩٦٢ تحت عنوان « مدريد : عاصمة اسبانيا التي بناها المسلمون » ، ص ١٦ ـ ٢٢ - أما هسذه الفطعة من كتاب المقتبس فانها تحت الطبع الآن في بيروت ، بتحقيقنا •

ألتى قام ببنائها الأمير محمد مع مجريط ثلاث قلاع آخرى ليس بينها ما يحمل اسما عربيا هى: استيرش وهى الاسبانية Esteras وطلمنكة Talamanca وبنه فراطه Peñahora ، وهما لفظان: Peña (بالاسبانية Pena اباللاتينية Horadada أي صخرة) و المحفورة أو المجوفة) . وفي الخديثة هائل من المدن والقرى يرجع الفضل في انشائها الى العرب ولو أنهم اطلقوا عليها أسماء لاتينية أو لاتينية دارجة ربما كانت تدل على اسم الموضع من قبل ، ولم ير العرب ما يدعو التي استبدال تلك الاسماء بأخرى جديدة .

ومن هنا دب الخلاف بين الباحثين حول اسم « مجريط » ، وحاول بعضهم تفسيره على أساس اشتقاق عربى بينما أنكر آخرون ذلك قائلين ان العرب استخدموا لفظا قديما شائعا بين سكان هذه المنطقة وان لم يجمعوا على أصل اشتقاق ذلك اللفظ .

|   | • |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   | * |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | - |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | • |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

### آراء المؤرّخين واللغويين .. .. في اشقاق اسم مجريط"



وقد كان الاسم العربى هو المتفق عليه منذ انشاء المدينة على أيدى العسرب حتى وقوعها في ايدى النصارى في سنة ٢٧٦ م ( ١٠٨٣ م ) ، أما الاسم المسيحى الذى كان يطلق على المدينة في هذا الوقت فقد كان رسسما للنطق العربي ونقلا عنه بغير أدنى تحريف ، أذ كان على هذه الصورة ، Magerit ، وبهذه الصيغة نرى اسم المدينة في نص للمؤرخ النصراني سامبير و في مدونته التي كتبها في القرن الحادى عشر الميلادى ، ويجب أن نضع في حسابنا أن حرفي اله وي كانا يصدقان دائما في اللغة التي كان يتخاطب بها نصارى الأندلس المستعربون على الجيم العربية المعطشة ، وهذه ظاهرة سجلها فقهاء اللغة الأسبان واصطلحوا عليها (١) ،

<sup>(</sup>١) انظر كتاب منندت بيدال : أصول اللغة الاسبانية ص ٥٣ و ٦٠ ٠

ولم يكن استيلاء النصارى على المدينة في أواخر القرن الحادى عشر مؤذنا بتغير اسسمها ، اذ ظلت معروفة بين أهل قشستالة المسيحيين بنفس الاسم العربى ، وعلى النحو الذي ذكرنا ، أي Mageric ، نرى هذا الاسم في بعض الوثائق اللاتينية التي ترجع الى القرنين الثانى عشر والثالث عشر ، وان كانت قد بدأت في الظهور صيغ اخرى مثل Macherico, Maierit وأخسيرا والمحافق وثيقة ترجع الى سنة ١٩٩٦ ، وقد كانت الصيغتان الأخيرتان هما أشيع الصيع وأكثرها استعمالا خلال القرن الثالث عشر وان لم يكن معنى ذلك أن الصيغ الأخرى قد اختفت تماما .

وتبدأ الصيغة النهائية Madrid في فرض نفسها على لغة الكتابة ابتداء من القرن الرابع عشر حتى اليوم . وان لم يكن الأمر كذلك في لغة الحديث ، اذ مازال الكثيرون في مدريد الآن ينطقون اسم مدينتهم اما بحذف الحرف الأخسير أو بابداله ثاء لذ يجعلونه Madriz (مدريث) ، وهي ظاهرة شائعة في الأحياء الشعبية للمدينة(٢) .

أما آراء فقهاء اللغة حول الأصل الاشتقاقي لاسم Magerit الذي ورثه النصاري عن «مجريط» العربية فانها كانت على أشد مايكون عليه الخلاف والتضارب .

ا - وأول رأى ظهر فى تفسير أصل هـــذا الاسم هو الذى يقول انه مشتق من الكلمة اللاتينية Maior (أى الأكبر) ، وهو رأى كان أول من نادى به فى أوائل القرن السادس عشر الشاعر خوان أورتادودى مندوثا فى أبيات ضمنها فخرا بمدريد وتمييزا

<sup>(</sup>١) انظر أوليفر أسين : تاريخ اسم مدريد ص ١٩٤٠.

لها عن سائر مدن الدنيا . ويقول هسنا الرأى ان الاسم اللاتينى العديم لمديد هو Maiorium ومنه جاءت التسمية Majorium التى استخدمها العرب والمستعربون النصارى عند انشاء المدينة . وحاول المؤيدون للرأى أن يربطوا بين هذا الفظ وبين الاسسم اللاتينى Maior.ca الدى اطلف الرومان على جزيرة ميورقة (من جزر البليار بمعنى الجزيرة الكبرى) وهو الذى تحرف فى الاسبانية الحديثة الى Mallorea وفات هؤلاء أن ذلك الاسبم لم يكن الا اختراعا جادت به أذهان بعض المتحسدلقين فى فترة لم يكن الا اختراعا جادت به أذهان بعض المتحسدلقين فى فترة متأخرة جدا عن بناء المدينة (فى القرن الثالث عشر الميلادى) حتى يطوعوا هذا الاشتقاق لاصسل لاتينى مفتعل لا تؤيده الأصسول الاشتقاقية .

٢ — ولكن هذا التفسير لم يتح له القبول في أوساط العلماء . وهكذا عادوا الى البحث عن المتفاف عربى ممكن لاسم المدينة ، اذ كان الجميع في هذه الفترة « القرن السادس عشر الميلادى » مقتنعين بأنه لابد للاسم أن يكون عربى الاصل ، وإن لم ينققوا على اشتقاف واحد له . وزاد ايمان الناس بذلك بصفة خاصة بعد أن أصبحت مجريط عاصمة اسبانيا في عهد الملك فيليب الثاني سنة أصبحت مجريط عاصمة السبانيا في عهد الملك فيليب الثاني سنة المبحد ، وربما كان ذلك يرجع الى وجود جالية كبيرة من المسلمين الموريسكيين في المدينة والى رغبة الجميع هناك سواء هؤلاء المسلمين أو النصارى المعايشين لهم في تلمس كل ما من شأنه أن يخلق روابط للتفاهم وحسن الجوار بن الجانبين .

والى هذا العصر ترجع التفسيرات العربية لاسم هجريط ، وأولها هو مانجده فى كتب لويث دى أويوس Lopez de Hoyos وأولها (١٥٧١) وكوك كock (١٥٧١) وفوك للمحملة أن «مدريد» مأخوذة من كلمة عربية معناها المكان ذو الهواء الطيب • ولابد أن هؤلاء فى هذا التفسير

قد رجعوا الى بعض الموريسكيين ممن كانوا يعرفون العربية ونحن نرى أن اللفظ العربى الذى بدا لأولئك أن اسم «مدريد» مشتق منه هو مذرى أو مذراة ، المشتقان من الفعل « ذرا » أى نثر فى الريح، ومن هذه الكلمة أتت «الذاريات» أى الرياح الشديدة العنيفة والتفسير يبدو لأول وهلة مقبولا لولا أنه اعتمد اسم العاصمة الاسبانية فى صورته الحديثة المتطورة: مدريد ، فهو لا ينسجم مع الاسم الذى أطلقه العرب الذين أنشأوا المدينة أولا ، وهو كما نعرف «مجريط» •

" – ويأتى بعد ذلك تفسير آخر نادى به جابرييل لوبو لاسودى لافيجا Gabriel Lobo Laso dela Vega الذى قال ان اسم مدريد مشتق من كلمة تعنى بالعربية الشوكة المثلثة التى يستخدمها الزراع لتذرية الغلال ، وذلك للتشابه القائم بين مدريد وهسته الآلة من آلات الزراعة فهى مثلها تتفرع منها ثلاث طرق عى الخارجة من أبوابها الثلاثة : باب وادى الحجسارة وباب الفحص المؤدى الى مدينة شقوبية ، وباب المسلمين المتوجه الى مدينة طليطلة ،

وواضح أن هذا التفسير الجديد يعتمد على نفس الأصل العربى الذى قام عليه التفسير السابق أى من الفعل « ذرا » وان كان مأخوذا فى هذه المرة من كلمة « المذرى » بمعنى الآلة التى تستخدم للذرو ، وعيب هذا التفسير هو عيب سابقه ، اذ هو يعتمد اسم «مدريد» بصورته الحديثة ، دون أن يتنبه صاحبه الى أنه لا صلة بينه وبني الاسم القديم «مجريط» •

2 - ثم نجد بعد ذلك تفسيرا لفرانسسكو لوبث دى تماريد Francisco Lopez de Tamarid وكان قسا غرناطيا من أصل موريسكي على ما يرجح ، اذ كان يعمل مترجما للعربية لدى السلطات الكنسية ، وكان الموريسكيون هم الذين يحتكرون وظائف الترجمة الى العربية ومنها ، ويقوم هذا التفسير الجديد على أن كلمسة

« مجريط » مشتقة من لفظ يعنى الحجارة أو الصخر ، ولابد أن هــــذا المفسر الذى كان يعرف العربية انما قصد أن لفظ مجريط مرتبط بكلمة « محجر » أى المكان الصخرى الكثير الحجارة ، على أنه يضيف الى ذلك أن معنى الكلمة « حجارة النار » ، ويبدو أنه قصد تأويل تلك الجملة الشائعـــة التى كانت تذكر أن « مدريد مدينة بنيت على الماء ، تحيط بها النار من كل جانب » ، والتفسير فيه تكلف ظاهر وان كانت قيمته فى أن المفسر قد فطن الى اسم مدريد الأول أى « مجريط » بالجيم ،

وقد أورد تمارید المذكور نفسه تفسیرا آخر كان هو الذی قدر له الشیوع والانتشار اذ قال ان الاسم ربما كان مأخوذا من كلمة عربیة تعنی « انجامعة » أو « مجمع العلم » ، ویبدو أنه قصد بذلك اما كلمة «المدرسة» أو «المحضر» بمعنی مجلس العلم ، ولكن هذین التفسیرین لا یستقیمان الا باعتبار اسم المدینة « مدرید » لا « مجریط » •

على أن هذا التفسير الأخير هو الذي لقى قبولا من أهل العلم في اسبانيا خلال النصف الأخير من القرن السادس عشر وأوائل السابع عشر ، وقد تردد صداه مثلا في أبيات للشاعر المسرحي الكبير لوبي دى فيجا Lope de Vega اذ يقول :

« لقد سماها العرب اذ بنوها « مدريد »

لفظا يعنى في لغتهم « أم العلوم »

اما لأنهم اتخذوا منها مدرسة تلقن فيها كل الفنون

أو لأن أرضها كانت \_ كما هي الآن \_

خصبة بالعباقرة الأفذاذ في كل علم » •

آ - وآخر تفسير عربي للفظ « مجريط » هو الذي قاله
 نونيث دي كاسترو Nuñez de Castro في سنة ١٦٦٩ ، وهو ينص

على أن العرب أطلقوا عليها ذلك الاسم الذي يعنى عندهم « مطلخ الشمس » فمعناء اذن : « مدينة الشمس » وذلك بسبب ما يلاحظ من اشراقها وبهجتها ولمعان الضوء فيها ، وربما كان مها أوحى بهدا التفسير اسم ذلك الميدان الذي يتوسط مدريد والدي يدعى حتى الآن « بوابة الشمس عدا Puerta del Sol » ولابد أن صاحب هدا التأويل أراد أن يربط بين اسم « مجريط » ولفظ «مشرق» •

#### \* \* \*

عير أن هذه التأويلات العربية لاسم «مجريط» أو «مدريد» كانت تبدو في نظر بعض العلماء الاسبان ولاسيما في عصور التعصب الديني والمذهبي أمرا لا يمكن قبوله ، اذ كانوا يرون فيه اعلاء لشأن العرب وتنويها بالحضارة الاسلامية وهو أمر لم يكونوا مستعدين للتسليم به . ومن هنا ظهر مرة أخرى ذلك الاتجاه الذي كان يسعى لايجاد تأويل لاتيني بل اغريفي في بعض الاحيان لاسم مدريد .

V \_ ومن قبيل هذه التأويلات ما نراه في كتاب خيرونيمودي كنتانا Jeronimo de Quintana عن «تاريخ مدريد منذ ألعصر القديم» لا الفضل العمدينة الفحولية الفنيد تلك الاشتقاقات العربية ، واثبات أن أصل اسم مدريد القديم هو اللفظ الاغريقي Maioritum الذي جعله الرومان Maioritum اشارة الى اتساع خطط المدينة وعظمها على عهدهم ، وهذا الاسم هو الذي حرفه العرب الى Magerito (مجريط) • ويستدل كنتانا على رأيه بأن أسوار مجريط القديمة ليست عربية ، بل رومانية ، وان كان يعترف بأن العرب كان لهم بعض الفضل في الاهتمام بالمدينة واتخاذها مركزا ممتازا للعلوم والثقافة •

والحقيقة أن الرأى الذى نادى به كنتانا ليس جديدا ، بل هو احياء للرأى القديم الذى تضمنته أبيات الشاعر خوان أورتادودى

مندوثا التى أشرنا اليها من قبل · أما ما ذكره من تسمية الاغريق لها بلفظ مانتوا ومن انساء الرومان لأسوارها وخططها فهو سالم يأت عليه بأى سند تاريخى مقبول · ومن هنا لم يكن لتفسيره قبول فى الأوساط العلمية فى مدريد ، وظل الناس مؤمنين بان المدينة عربية الأصل وبأن اسمها ينبغى أن يكون عربيا كذلك ·

وكان مما قاله الغزيرى بمناسبة الحديث عن مسلمة المجريطى أن «مجريط» ـ وان كان ذا صلة باللفظ اللاتيني Maioritum ـ فانه كذلك لفظ «افريقي» معناه «مجرى الماء او الطريق الواسع» (باللاتينية aquaeductum et curriculum) • ويبدو أن الغزيرى في نظره لكلمة «مجريط» قد فطن الى أن الجزء الأول منها «مجري» وعلى هذا الأساس فسرها بأنها الكان الذي يجرى فيهه الماء أو الساحة التي تجرى فيها الخيل ، ولو أن الذي لم يفسره لنا الغزيرى هو تلك النهاية الغريبة «الياء والطاء» التي اضيفت الى ذلك اللفظ العربي .

وعلى كل حال فان المكانة التي كان العالم اللبناني يتمتع بها في الأوساط العلمية الاسبانية جعلت الباحثين يعودون الى الاقتناع بالأصل العربي للكلمة والدفاع عن هـــذا الرأى ، ولو أن تأويل الغزيري لم يكن واضحا كل الوضوح ولا سادا لكل الثغرات .

۹ \_ ویشبه هذا الرأی تفسیر آخر أعلنه خوان أنتونیوبیلیش Juan Antonio Pellicer فی کتابه « خطاب حول آثار مدرید القدیمة

وهو تفسير اعتمد فيه هذا المؤلف على كتاب للمستشرق البرتغالى وهو تفسير اعتمد فيه هذا المؤلف على كتاب للمستشرق البرتغالى جوان دى سوسا Joao de Sousa عن «آثار اللغة العربية في البرتغالية» (سنة ۱۷۸۹) ، اذ قال ان لفظ «مجريط» يتألف من كلمتين : «ما» أى ماء و «جريت» وهو تحريف للفعل «جرى» ، فمعناه اذن الماء الجارى • ولكن هذا التفسير بدوره بين التكلف • فمعناه اذن الماء الجارى • ولكن هذا التفسير بدوره بين التكلف • بدأوا يفقدون انتقة في أمثال هذه التأويلات العربية • وكان بليتر نفسه هو أول من أعان على هذا الاتجاه الجديد ، فنحن نجده في كتاب آخر له يعدل عن رأيه الأول ويشركك فيه بعد أن ذكر صديقه المستشرق الاسباني خوسيه أنتونيو كوندى العربية ، وذلك بمناسبة نشره النظطعة الخاصة بالأندلس من جغرافية الادريسي (سنة ۱۷۹۹) •

ومن هنا عادت الى الأذهان تلك التأويلات القسديمة التى ترد الاسسم الى الاغريقية واللاتينية ، غير أن اجدر هذه التأويلات بالاهتمام هو ذلك الذى اقترحه جوفانتيس Govantes فى كتابه « المعجم الجغرافى التاريخى لاسبانيا اذ قال أن « مدريد » تعنى « النهر الأم » ( من الأصل mater بمعنى الأم ) ، ولكن هذا الأصل لم يكن من السهل قبوله لسببين : الأول هو أنه لم يدخل فى حسابه التسمية العربية القديمة « مجريط » وهى التى ظلت مستخدمة بين النصارى بعد ذلك ، ثم انه لم يفسر كيف تحول الحرف الأخر الى دال فى الاسم الحديث للمدينة ،

۱۱ \_ ويأتي القرن العشرون ، ويعيد المؤرخون وفقهاء اللغة بعث مسألة اشتقاق اسم العاصمة الاسبانية ، اذ تبدو كل تلك الآراء السابقـــة بعيدة عن الاقناع مفرطة في التكلف ، ويتجنب الباحثون تلك التأويلات التي ترد اسم المدينة الى أصل عربي لأسيما

بعد أن يلقى أحد كبار المستشرقين الثقات مثل الألماني زايبولد Seybold رأيه في ذلك فيقول « ان كل التأويلات السابقية التي تجعل اسم مجريط أو مدريد مشتقا من أصل عربي ليست الا تكهنات ألقيت في غير تثبت ودون أن يقوم عليها أى دليل » ، ويزداد الباحثون اقتناعا بهذه الفكرة بعد أن رأوا أن ميجيل أسين ويزداد الباحثون اقتناعا بهذه الفكرة بعد أن رأوا أن ميجيل أسين من هذا القرن قد استبعد لفظ «مجريط» لا من قائمة الأسماء المجفرافية ذات الأصل العربي فحسب بل حتى من قائمة الألفاظ التي يحتمل أن يكون لها تأويل يمت الى العربية بصلة .

وأفسح تخلى المستشرقين والمتخصصين في الدراسات العربية عن الميدان الطريق أمام المتصيدين لكل اشتقاق آخر مهما كانت غوابته وبعده عن المنطق •

وكان من أول هذه التأويلات الجديدة ما قاله الأب فيدل فيتا Fidel Fita في سنة ١٩٠٢ من أن لفظ Magerit مركب من كلمتين لاتينيتين : magus بمعنى حقل أو معسكر أو فحص و أن اللفظ اذن يشير أى مخاضة أو طريق أو قنطرة على النهر ، وأن اللفظ اذن يشير الى الفحص المنخفض المتد على ضفاف نهر المانشانارس ( نهر مدريد) تحت أقدام أسوار المدينة ،

الم علينا الباحث المانى يوهانس جو نجفر Jungfer في سنة ١٩٠٨ برأى آخر لا يقل غرابة عن سابقه هو أن أصل اسم مجريط هو اسم علم لشخص كان يدعى ميداربد Medarid ، ثم أبدلت الدال جيما طبقا لظاهرة لغوية لها بعض التكرار في اللغة الإسبانية .

والتفسيران الأخيران فضلا عن تكلفما البين وافتقسارهما الى حجج مقنعة لا يضعان في الحساب النطق الصحيح للجيم في كلمة Magerit

۱۳ ومثل هذا العسف هو الذي نلاحظه على التفسير الذي اقترحه اليوناني تيودوتوس Theodotos في سنة ١٩٢٨ لذلك الاسم ، اذ حاول أن يرجعه الى أصل اغريقي ، فذكر في مقال له نشره في جريدة « الميساجير » الصادرة في أثينا أن اسم «مدريد» مأخوذ من لفظ Madryeides المستق بدوره من مريد ولذي كان الاغريق يطلقونه على ضرب من البرقوق البرى يكثر في جبال وادي الرمل Sierra de Guadarrama القريبة من مدريد ، وهو ثمر كانت الدببة تكثر من أكله . وقد كان من التوافق ان شجر هذا البرقوق والدب هما اللذان يتخذان شعارا لمدينة مدريد في هذا البرقوق والدب هما اللذان يتخذان شعارا لمدينة مدريد في درعها الميز لها ، وهذا هو ما أوحى لأول وهلة بوجاهة ذلك التأويل وان كان في حقيقته لا يخرج عن كونه شطحة أخرى من شطحات الخيال ،

۱۶ ولم تعن كثرة هذه التأويلات وتنوعها على حل هذه المشكلة اللغوية ، بل زادتها تعقيدا وتشعبا ، حتى ان العالم الاسبانى الجليل رامون منندث بيدال Ramon Menendez Pidal خالق علم فقه اللغة الحديث فى الاسبانية ورئيس المجمع اللغوى انتهى فى دراسة له حول اشتقاق اسم « مدريد » فى سنة ١٩٤٥ الى أن مشكلته ليست عسيرة معقدة فحسب ، بل هى « حالة ميئوس منها » • ومع ذلك فانه أورد افتراضا بقوم على أساس احتمال مجريط » مأخوذا من لفظ كلثى(١) قديم مركب هو كمن أسم « مجريط » مأخوذا من لفظ كلثى(١) قديم مركب هو لا يختلف عن التآويل السابقة التى لا تعتمد على حجة الهوية ولا تاريخية مقبولة •

<sup>(</sup>١) الكلشون I.os ceItas هم شعب قديم استعر في الجزر البريطانية وقرنسا وشمال اسبانيا •

۱۹ و كان من آخر من أدلوا بدلوهم في هذا الميدان العالم الأثرى الكبير مانويل جومث مورينو Manuel Gomez Moreno الأثرى الكبير مانويل جومث مورينو majada ففظ الله يحتمـــل أن يكون الاسم مأخوذ من لفظ الفلامية الله يعنى في الاسسبانية المدارجــة مرعى الضـان (وهــو لفظ يقول البعض انه مأخوذ من الكلمة الفينيقية magalia ) فير أن أهم ما جاء في تأويل جومث مورينو هو أنه فطن الى المقطع الأخير في لفظ «مجريط» وهو الياء والطاء (It) النهائيتان ، فقد استقصى هذا المقطع وتتبعه في اللغة الاسبانية ونوه بأنه يدل على التكثير ، فمعنى اسم مجريط حسب هذا التأويل « المكان الذي تكثر فيه المراعي » وسنرى قيمة هذه الاشارة فيما نحن بصدده من الحديث عن مدريد الاسلامية (۱) .

 <sup>(</sup>١) اعتبدنا في هذا العرض على ما أورده أوليفر اسبن في كتابه : « ثاريخ
 اسم مدريد » ، ط ٠ مدريد سنة ١٩٥٨ ٠

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
| ٠ |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| * |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| ÿ |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# المالالتفائيد وأل



لم يكن فى كل هذه الآراء التى عرضناها ما يحل هذه المشكلة التى سماها منندث بيدال «حالة ميتوسا منها».

ولكن العلم ليس فيه ما يبلغ فيه الأمر حد اليأس ، وقد شغلت مشكلة اسم مجريط اهتمام عالم اسباني أصبح اليوم من أعظم علماء اللغة وفقهائها ومؤرخيها في اسبانيا ، نعني به الأستاذ خايمــه أوليفر أسين Jaime Oliver Asin ، وقد كان من أهم ما توفــر لهذا العالم من أدوات البحث اللغوى كونه قد جمع بين التبحر في اللغة اللاتينية واللغات المستقة منها والفقه باللغة العربية والتمكن من الدراسات الاستشراقية ، ولا غرو فهو ابن أخى شيخ المستشرقين الاسبان في القرن العشرين ميجيل أسين بلاثيوس صاحب الدراسات الكثيرة التي جلى فيها أثر الثقافة الاسلامية والعربية في اسبانيا وفي أوربا المسيحية بوجه عام ، وقد ورث أوليفر أسين عن عمه هذه المعرفة العميقة باللغة العربية والتبحر في الأندلسيات ، وهكذا تسرت له الأدوات اللازمة لبحث مشكلة اسم « مجريط » من جديد،

ومن أولها معرفة العربية والاطلاع الواسع على مختلف مظاهر الخضارة الاسلامية في الأندلس • وهذا هو ما يجب أن يتوفر لكل من يتعرض للحديث في أي موضوع من مواضيع التاريخ الاسباني القديم أو حتى الحديث •

عكف خايمه أوليفر أسين على دراسة اسم مدريد متسلحا بهذه الذخيرة من العلم بذلك التراث الاسلامي والمسيحي الذي كانت الأندلس خير مزاج له • وبدأ بداية سليمة كانت هي الوحيدة التي تكفل له الوصول الى النتيجة المرجوة ، اذ جعل أول ما وجه اليه اهتمامه هو مولد قلعة مجريط على أيدى العرب ، وذلك بعد أن أجمع كل المؤرخين مسلميهم ونصاراهم على أن مجريط تدين للمسلمين بفضل خلقها •

صحيح أنه من المحتمل أن تكون قد وجدت قريبا من موضع مجريط قبل الفتح الاسلامي قرية صغيرة مثل عشرات القرى الضئيلة التي كانت قريبة من ضفاف فروع نهر التاجو Rio Tajo النابعة من جبل الشارات والتي تخترق الهضبة الوسطى في اسبانيا من الشمال الشرقي الى الجنوب الغربي ، قرية كان سكانه من الشعلون بالرعى والصيد في الغالب ٠

وكان أول ما ينبغى أن يتوفر الباحث على دراسسته هو الاجابة على هذا السؤال: لماذا أختار العرب مكان هذه القسرية الضئيلة التافهة لكى يبنوا عليه قلعة لها خطرها ؟ وكيف تحولت هذه القلعة في عهدهم الى « مدينة شريفة » على حد وصف الحميرى لها في معجمه الجغرافي ؟

ان الذى يتأمل الفتح العربى لاسبانيا وأبعاده وحدودهوارتباطه بالجغرافيسة الطبيعية للبلاد يستطيع أن يجد تفسيرا لهسذين السؤالين •

فنحن نعوف أن الحملات العربية الأولى في الأندلس تمكنت في البدء من الاستيلاء على معظم شبه الجزيرة ولم تترك منها الا الركن القصى الواقع في الشمال المربي في المنطفة التي تدعى جليقية Galicia ، واعتقد قادة المسلمين أنهم أتموا فتسح الجسوريرة فتحولوا بجهودهم الى الركن الشمالي الشرقي والى ما وراء جبال البرتات (البيرينيه) ، واستصغروا شأن تلك المنطقة الجليقية وما جاورها على الساحل الكنتبرى ، دون أن يقدروا أن هذه البقعـــة الصغيرة هي التي سينجم منها عليهم شر مستطير ينتهي الى اضعاف دولة الاسلام في الأندلس ثم القضاء عليها بعد ثمانية قرون • فقد تركزت المقاومة النصرانية هناك تحت قيادة « بلاى Pelayo » الذي خرج على المسلمين في أشتوريش Asturias • وكان من سوء حظ العرب انه لم تكد تمضى فورة الفتــــوح الأولى حتى نشبت الفتن والحروب الأهلية بين صفوقهم : بين العرب والبربر وبين الشاميين والبلديين وبين المضرية واليمانية ، وأفنت هــــذه الحروب كثيرا من المسلمين فتراجعوا عن شمال شبه الجزيرة بغير هزيمة ، وأخلوا منطقة واسعة كانت تنتهى في الشمال الى حوض الدويرة ، ثم انحــدرت حتى حوض التاجو ، ولم تتمهــد الأمور لعبد الرحمن الداخل منشىء الامارة الأموية حتىكانت حدود الدولة الاسلامية تبدأ من ناحية الشرق عند بنبلونه Pamplona في أقصى الشمالي الشرقي ثم تنحدر الى تطيلة على وادى الابرو Rio Ebro ثم تنحرف الى الجنوب الغربي الى سرية Soria فمدينة سالم Medinaceli فوادى الحجارة ( من تغور طليطلة ) على وادى التاجو فطلبيرة Talavera فقورية Coria حتى تنتهى في الغرب الى قلمرية Coimbra ( في البرتغال ) على ساحل المحيط الأطلسي ، أى أن الأندلس الاسلامية فقدت ربع شبه الجزريرة على وجه

التقريب قبيل مقدم عبد الرحمن الداخل ، وبعد الفتح الاسلامي بنحو أربعين سنة (١) .

ولو أننا أنعمنا النظر في هذه الحدود الفاصلة بين الملكتين الاسلامية والمسيحية طوال عهد الأمويين أمراء قرطبة لوجدنا أنها تكاد تساير في وسط شبه الجزيرة تلك السلسلة العاليـة من الجيال التي كانت تعرف باسم « الشارات » أو يجبال وادي الرمل Sierra de Guadarrama وهو الاسم الذي أطلقه العرب عليها ومازال هو المستخدم في اسبانيا حتى اليوم • وكانت أهم مدينة تقع في هذه المنطقة هي طليطلة Toledo عاصمة اسبانيا على عهد القوطيين ، واذا كانبت طليطلة في ظل الحكم العربي قد فقدت مركزها الأول منذ أن اتخذ المسلمون قرطبة عاصمة للأندلس فانهم مع ذلك وسط شبه الجزيرة للنصاري • ثم انها كانت مدينة كثيرة الثورات، وكان أهلها نزاعن الى الخلاف مما جعل أمراء بني أمية يعملون على تشديد المراقبة والحراسة عليها ، خوفا من حركات الثورة والتمرد ىها من ناحية وتوقيا لغارات النصارى من قواعدهم القريبة منها على السفوح الشمالية لجبال وادى الرمل مثل شقوبية Segovia Avila قابلة

وهذا هو ما حمل أمراء الأندلس على أن يحصنوا خطوطهم الدفاعية الممتدة بين سرقسطة وطليطلة فينشئوا على طول هدا الخط عددا من القرواعد المنيعة مثل سرية ومدينة سالم ووادى الحجارة •

غير أن شوكة النصارى كانت قد بدأت تشتد منذ منتصف القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) ولاسيما منذ أن ولى عــــرش

<sup>(</sup>١) آنظر الدكتور حسين مؤنس : فجر الأندلس ص ٣٤٨ ــ ٣٥٢

اشتوریش ولیون الملك المسیحی الفونسو الثالث الملقب بالعظیم المتوریش ولیون الملك المسیحی الفونسو ۱۹۹۰ هـ: ۸۹۰ م ) ، اذ تمكن هذا الملك الشدید المراس من فرض سیطرته علی معظم حوض الدویرة ، بل انه بدأ یشن غارات تخریبیة شدیدة مقتحما المناطق الاسلامیة فی حوضی انتاجه ووادی آنهٔ Rio Guadiana

وهكذا بدا للأمير محمد معاصر هذا الملك وغريمه أن الخط الدفاعى الواصل بين سرقسطة وطليطلة لم يعد من المنعة بحيث كان ، فقد أصبح الخطر النصراني قريبا مباشرا ، وتحتمت تقوية مدن الثغير واحاطتها بنطاق جديد من القلاع والاهتمام بوسائل تموينها ألمدادها ، وعلى ضوء هذه الحقيقة ينبغى أن نفهم نص ابن حيان الذي سبق أن أوردناه والذي قال المؤرخ القرطبي فيه ان من آثار الأمير محمد الجميلة ومن مظاهر عنايته التامة بمصالح المسلمين والتهمم بثغورهم بناء حصن اشتيرش لفلال مدينة سالم وبناء حصون طلمنكه ومجريط وبنه فراطه لأهل طليطلة . بل اننا نعرف عددا آخر من القلاع بناها على الأرجح الأمير نفسه في هسمنه عددا آخر من القلاع بناها على الأرجح الأمير نفسه في هسمنه المنطقة الواقعة على سفوح جبال وادى الرمل الجنوبية ، مثل قنالش (وهذه الأخيرة تحمل اسما عربيا كما نرى ) .

ومن هنا نرى كيف انعكس تعمير العرب لهذه المنطقة التى تتوسطها مجريط على أسماء جبالها وأنهارها وقلاعها وبروجها وقراها ومنازلها • وسنذكر فيما يلى أمثلة على هذه الأسماء الجغرافية الواقعة على المواضع القريبة من مجريط وهى اما أسماء عربية خالصة أو مولدة من عناصر عربية ولاتينية •

نجد أولا اسم « وادى الرمل » الذى يطلق على الجبال الواقعة في شمال مجريط ، وكذلك على النهير الذى تقع المدينة عليه من

<sup>(</sup>١) أنظر ياقوت الحموى : معجم البلدان تحت مواد المواضع المذكورة ٠

فروع وادى التاجه ، وقد ظل نهر مجريط يدعى بهذا الاسم العربى حتى القرن السادس عشر حينما بدأوا يدعونه بأسماء أخرى حتى استقرواعلى تسميته بنهر المانثانارس Manzanares نسبة الى القرية الواقعة في منبعه والمدعوة بهذا الاسم ، ومعناه شجر التفاح لكثرة هذا الشجر فيها • أما اسم وادى الرمل فمازال يطلق حتى اليوم على فرع آخر من فروع نهر التاجه الى غرب مدريد •

ومن الفروع الأخرى لهذا النهر في تلك المنطقة نهير وادى الحجارة الذى تقع عليه هذه المدينة ، ثم نهر Guadalix وهو اسم مركب يتألف من كلمة « وادى » العربية ، ولفظ آخر لم يتفق على تفسيره اللغويون بعد ، وعلى هذا النهير تقع قرية صغير يدعى Albala نفس هذا الاسم ، ويخرج من النهير المذكور فرع صغير يدعى وهو مأخوذ من اللفظ العربي «البلاعة» (بمعنى الدوامة المائية) ، وهناك فرعان آخران لنهر تاجه في هذا الاقليم أولهما « شرنبة » وهناك فرعان آخران لنهر تاجه في هذا الاقليم أولهما « شرنبة » وهناك فرعان آخران لنهر تاجه في هذا الاقليم أولهما « شرنبة » و Jarama الذي تقع عليه طلمنكة ، و Vaciabotas وهي تتألف من كلمتي Vaciabotas المعربي و Aldovea وعي تشافس ، وهو اشارة الى اسم علم ) و الضيعة ) و Aldovea ( مهروس ، وهو اشارة الى اسم علم ) و الضيعة ) و Ajalvir

وأما الفرع الثانى فه ــو تاخونيا Tajuña واسمه لاتينى الأصل ، غير أنه تقع عليه بعض القرى ذات الأسماء العربية مشل Valdaracete وهي كلمة مركبة من Val التي تعنى « وادى » باللاتينية ثم Daracete ( دار زيد ) •

أما وادى المانثانارس الذى كان يدعى قديما وادى الرمل والذى تقع عليه مجريط فنجد فيه كذلك عدة أسماءعربية منها Vaciamadrid (فحص مجريط) و Salmedina (فحص المدينة)، وهناك ربوة مرتفعة فى مشارف جنوب مدريد مازالت تحمل حتى اليوم اسم Almodovar (المدور)، ويسهل على الرائى أن يطالعها من أى مكان فى العاصمة •

وتكثر الأسماء العربية بصورة واضحة على طول حوض النهير الذي كان اسمه القديم «وادى الحجارة» والذي يدعى الآن Henares وهو الذي تقع عليه مدينة وادى الحجارة وقلعة عبد السلام (التي تدعى الآن Azuqueca ) و Azuqueca (الزقيقة – تصغير الزقاق) و Alcolea (القليعة تصغير القلعة) – ٠٠٠مما يطول بنا الأمر لو أننا حاولنا استقصاءه (۱) ٠٠مما يطول بنا الأمر لو أننا حاولنا استقصاءه (۱) ٠٠٠مما يطول بنا الأمر لو أننا حاولنا استقصاءه (۱)

أما فيما وراء جبال وادى الرمل الى الشمال فالملاحظ أننا نرى نقلة مفاجئة ، اذ أن الأسماء العربية تقل فيها بصورة واضحة ، وهذا أمر سهل التفسير اذ أن هذه الجبال كانت حدود الملكة الاسلامية في الأندلس طوال أيام خلافة بنى أمية وعصر الطوائف الى أن اشتدت حركة الزحف النصراني وانتهى الصراع بسقوط طليطلة في سنة ٤٧٨ (١٠٨٥) •

على أن هذه المنطقة لا تخلو من أسماء قليلة نادرة توحى الينا بنفوذ اللغة العربية وقد كان من أهم هذه الأسماء التي تستحق وقفة من فقه اللغة اسم موضع يقع الى الشمال الغربي من مدريد على بعد نحو أربعين كيلومترا ، هو Alpedrete ، فهذا الاسم يحمل عنصرا عربيا لا مجال للشك فيه هو أداة التعريف \_ Al ، أما بقيمة اللفظ pedrete \_ فانها تتكون من لفظ لاتيني الأصل هو petra الذي يعنى الحجر ( بالاسبانية الحديثة piedra ) ،

<sup>(</sup>١) في نهاية هـــذا البحث قائمة بالأسماء ذات الأصل العربي في المنطقة المحيطة بمدريد •

ثم المقطع الأخير الذى تنتهى به الكلمة وهو ete ، وقسد استقصى الأستاذ أوليفر اسين هذا المقطع فى أعلام جغرافية كثيرة فى اسبانيا فوجد أنه يتوارد بصور مختلفة أهمها النهاية it ، في اسبانيا فوجد أنه يتوارد بصور مختلفة أهمها النهاية فرآه فى أعلام كثيرة فى الأندلس الاسلامية ، وكان الجغرافيون فرآه فى أعلام كثيرة فى الأندلس السلامية ، وكان الجغرافيون المحرب يكتبونه بهذه المصورة (سيط) نذكر من هده المواضع:

فرغليط Forgollitas ( في جبال شقورة ، من أعمال جيان) قنيط Canete ( من أعمال مالقة ) وادى سليط Guadacele.e (من أعمال طليطلة) مسنيط Massanet (قلعة قريبة من لوشة من أعمال غرناطة) القرضيط Alcardete ( من أعمال طليطلة )

وتتبع هذه الأنفاظ ـ وأمثالها كثير على طول جغرافية اسبانيا وعرضها ـ ينتهى بنا الى التسليم بصحة الرأى الذى كان العالم الاثرى الاسبانى جومت مورينو أول من نبه اليه ، وهو أن هـ ذه النهاية . . وما شابهها تدل دائما على التكثير ، وأغلب الظن أن هذه النهاية آتيــة من المقطع اللاتينى eium ـ الذى يعنى التكثير أيضا فهى أشبه ماتكون فى العربية بصيغة « مفعلة » التى نرى من أمثلتها « مسبعة » أى أرض كثيرة السباع ، و « مذأبة » أى كثيرة الذئاب •

ففى الكلمات التى سبق آن أوردناها نجد أنها كانت دائمات تتضمن معنى التكثير ، ففرغليط هى تحريف الكلمة اللاتينية Fragoletum أى المكان الذى يسمى ( Fraguia ) ، وقنيط هى اللاتينية cannetum أى المكان الذى يكثر فيه القصب (canna) ووادى سليط ، معناه الوادى يكثر فيه المقصب (salitus) ) ، ومسنيط هو الماكان الدى يكثر فيه الملح ( (salitus) ) ، ومسنيط هو الماكان الدى

يكثر فيه التفاح ( بالقشتالية القديمة massana وبالحديثه يكثر فيه نبات ) ، والقرضيط هو الموضع هو الذي يكثر فيه نبات شوكى كان الأندلسيون يعرفونه باسم القرضيل ، ويسمى اليوم cardillo

وكلمة Alpedre:e التي أشرنا اليها في أول هذا الحديث تنتمى بغير شك الى هـــنه المجموعة ، ولعلهـــا كانت تكتب بالعربيــة « البطريط » ، ومعناها المكان الذي تكثر فيه الحجارة ( Petra ) ، وهي كذلك في الواقع اذ أنها تقع في موضع صخرى تقتطع منه الأحجار اللازمة في مباني العاصمة •

فاذا سلمنا بأن النهاية ( \_يط ) التي نراها في آخر لفظ «مجريط» من هذا النوع أي تدل على التكثير فانه يبقى علينا أن نعرف مايدل عليه المقطع الأول «مجر» •

| • |   |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| • |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   | 1 |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

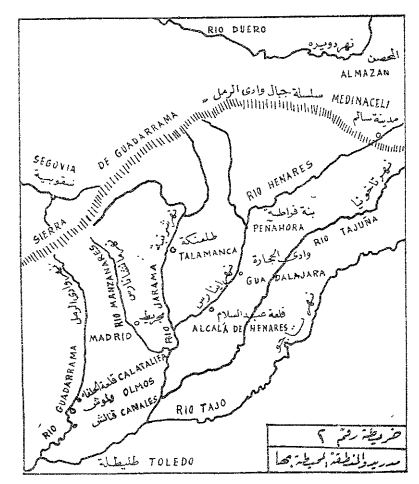


## slidestuisque "Les"

من الجمل الشائعة التى يمكن للمرء أن يسمعها من أهل مدريد حتى اليوم قولهم أن مدينتهم قد أنشئت على بحر من الماء • بل اننا نرى مؤلفا مسرحيا هو خوان رويث دى ألاركون بقول فى احدى مسرحياته أن مدريد تفضيل البندقية فى كثرة مياهها •

والحاح أهل مدريد منذ أن أنشئت على هذه الاشارات الى وفرة المياه في بلدهم يستحق وقفة متأملة . من أين لمدريد هذا الماء ؟ بينما نعرف أن النهر القريب منها وهو المانثانارس (الذي كان يدعى وادى الرمل قديما ) ليس الا نهيرا صغيرا ضيقا كان دائما مشار سخرية الناس حتى اليوم • فنحن نرى الشاعر والمسرحى الاسباني العظيم لوبي دى فيجا الموم و لا الموم و كبرائها :

« انه لأمر ممض مهين
 جدير بأن تفسل عنا عاره :
 أن يكون نهر المانثانارس قريبا منا
 وأن يتوقف الماء عندنا على شهر أبريل » •



مدريد والمنطقة المحيطة بها ومهسا ينبين موقع مدريد على السفوح الجنوبية لسلسلة جبسال وادى الرس . أى فى منطقة النغور بين الأندلس الاسلامية واسبانيا المسيحية و وهذا هو السبب الذى من أجله أنشأ الأمير محمد بن عبد الرحم سلسلة من القلاع الحسينية لتعزيز حطوط الدفاع الاسلامية ممتدة بين طليطلة ( الثغر الأدنى ) ومديئة سالم ( الثغر الأوسط ) وهى من الجنوب الغربي الى الشمال الشرقى : قنائش ، ولموش ، فلعه الحلماء ، مجريط ( مدريد ) ، طلمسكة ، بنة فراطه ، هذا فضلا عن الاهنمام بالمسدر القائمة من قبل فى هذه المنطقة مثل طليطلة ووادى الحجارة وقلعة عبد السلام ومديئة سالم ،

ويعنى لوبى بذلك أن نهر المانثانارس لا يكاد يغنى شيئا في المداد مدريد بالماء ، فهى تتوقف على شهر ابريل وهو موسم المطر وان كان بجوارها نهر محسوب عليها • وكثيرا ما يسخر الناس اليوم من هذا النهير المتواضع ، فيقولون عنه ان له فضلا على عنائر أنهار الدنيا اذ يمكن للناس عبوره بكل طرق المواصلات المكنة : على ظهر مطية أو حتى سيرا على الأقدام ، مشيرين بذلك الى جفافه في معظم أوقات السنة •

وهنا نرى أنفسنا أمام مشكلة جديرة بالنظر : ان مدريد أو مجريط مدينة محدثة أنشأها العرب لكى يسدوا بها حاجـــة استراتيجية ماسة للثغور الاسلامية المتاخمة للنصارى ، وسرعان ما اتسعت القلعة العربية حتى أصبحت « مدينة شريفة » كما يصفها سائر الجغرافيين العرب ، بل اننا نرى من وصفهم لها أنها كانت مدينة تحفها الخضرة وتكتنفها الزروع والأشجار وتكثر من حــولها الحدائق والجنات منبسطة تحت أقدام أسوارها ، والذى يتأمل نهر المانانارس المتواضع يوقن بأنه لا يمكن أن يكون هو الذى أمد هذه المدينة بما هى فى حاجة اليه من مياه ، فكيف حل العرب مشــكلة الماء فى مجريط ؟ ومن أين أتوا اليها بما كان كفيلا بأن يحولها الى بلد استطاع بعد فترة من الزمن أن يصبح هو عاصمة اسبانيــا كلها ؟

الواقع أن مجريط لم تكن المدينة الأولى التي يلتقى فيها العرب بمثل هذه المسكلة ويوفقون الى حلها ، بل ســبقتها في المشرق والمغرب مدن أخرى مشابهة ، وكان المخرج من هذه الصعوبة هو أن يبحث منشئو المدينة في جوف الأرض عن مياه يمكن أن تسدحاجة السكان مادامت المياه على سطح الأرض قليلة لا تفي بالمطلوب ،

أما استخراج هذه المياه الجوفية فكان يتم بطريقين : الأولى تقوم على استنباطه من باطن الأرض بآلات رافعة تشبه السواقى

التى يستخدمها الفلاحون فى مصر ، وهى طريقة استخدمها عرب الأندلس بكشرة ، وكانوا يطلقون على هذه الآلات اسم «النواعي» جمع «ناعورة» ، وقد نقلها عنهم نصارى اسبانيا ، ويدل على ذلك أن اللفظ المستخدم فى الاسبانية للتعبير عن هذه الآلة وهو noria مأخوذ عن ذلك اللفظ المربى ، والوعاء الذى يستخدم فى تلقى الماء من جوف الأرض وصبه على سطحها يسمى فى العربية «القادوس» ، وهذا اللفظ بدوره قد انتقل الى الاسبانية فى صورة arcaduz

وقد كانت « النواعير » شائعة في مدريد شيوعها في كل مدن الأندلسالاسلامية وقراها ،وكانت أكثر ما يميز العاصمة الاسبانية حتى منتصف القرن الماضى • ومازال الناس يذكرون هناك عددا منها أشهرها التي كانت موجودة في حديقة النباتات في متنزه مدريد الكبير الذي يسمى « الرتيرو Casa de Campo ، وبجوار « باب قشتالة المدينة الذي يسمى الآن Pueria de Castilla » حيث كانت هناك ناعورتان ضخمتان كل منهما تدر من الماء ما يكفي لرى ثمانين فنيقا من الأرض • ويرجع منهما تدر من الماء ما يكفي لرى ثمانين فنيقا من الأرض • ويرجع الى هذه النواعير جانب من الفضل في كثرة الحدائق والخضرة في مدريد •

أما الطريقة الأخرى فقد كانت اقامة شسبكة من المجارى أو القنوات الجوفية تمتد تحت أرض المدينة وتسد حاجات منازلها من المساء بنسبة مقدرة معلومة وهذه الطريقة هي التي كانت أكثر استخداما في مدريد ، وذلك لأن النواعير تصلح لرفع الماء اذا كان على مسافة قليلة العمق من سطح الأرض . أما حيث يوجد الماءعلى عمق شديد فانها لاتأتي بالنتيجة المرجوة فضلا عن صعوبة تطبيقها.

وتتلخص هذه الطريقة في اختيار مكان قريب من المدينسسة يرتفع مستوى الأرض فيه على سطحها فيها ، ثم العمل على حفس عدد من الآبار المتقاربة فيما بينها ، والتوصيل بعد ذلك بين هذه الآبار بمجارى جوفية تبنى دائما من الطوب الأحمر ، وتكون من السعة والارتفاع بحيث تسع قامة رجل يمكنه المشى فيها ، وفى قاع هذه المجارى توجد تلك القنوات المصنوعة من الفخار والتى تحمل الماء بين الآبار المذكورة ، ويراعى فيها أن تكون على انحدار خفيف متجهة نحو المدينة ، وهناك تحفر في باطن الأرض تحت منازل المدينة شبكة من المجارى تتفرع على الأحياء والمنازل وعلى النوافير والحدائق والمتنزهات العامة .

| • |   |   |  |  |
|---|---|---|--|--|
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
| • |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
| , |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
| • | - |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   | - | - |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |
|   |   |   |  |  |

## وبن إسلام ليد

وهده الضريقة التي ظلت مستخصدمة في مدريد

المحدثون ، وقد اشار اليه اليعقوبي والمقدسي في اعجاب لبير ، وقد أصبحت هذه المدينة بفضل ذلك النظام مشرقة نضرة تحف بها الحدائق والجنان ، ويذكر بعض زائريها أن الماء في بعض أنحائها على عمق هائل من سمطح الأرض بحيث لابوصل اليه الا بنزول سراديب تبلغ سلالم درجها سبعين سلمة ، وقد بلغ من شمهرة هذه الشبكة المائية في نيسابور أن ظريفا من الشعراء هجاها فقال انه كان من الخير أن تعكس الآية فيها : فيسيح على وجهها الماء المتدفق تحت سطح الأرض ، وأن يدفن في جوفها الناس.

۲ – وفي مرو نجد هذا النظام أيضا ، وقد بلغ من احكامه هي هذه المدينة الفارسية أنه كان فيها مجلس يقوم بتوزيع الماء على أحيائها ومنازلها وكان يدعى «ديوان الماء» ، وله رئيس يخضع له عشرة آلاف عامل كان من بينهم أربعمائة مهمتهم السهر على القنوات الجوفية بالتناوب ليلا ونهارا • وكان لدى هؤلاء ميزان للماء يقيسون بها الكميات المعينة للأحياء والمنازل •

٣ - وفى الجزيرة العربية عرف هذا النظام أيضا: فى الحجاز واليمن ، وكانت هذه المجارى المائية تسمى « الكظامة » ( من كظم الماء أى حبسه) والفقير ( من فقر الماء أى فجره وبثقه ) . وقد وصفه لنا اللغويان الأصمعى وأبو عبيدة معمر بن المثنى وصفا يتفق مع ماذكرناه (١) .

3 — وانتقل هذا النظام من مشرق العالم الاسلامى الى مغربه فقد عرف فى تونس وفى الواحات الموجودة فى جنوب الجزائر ، وكانت القنوات الجوفية تعرف هناك باسم « الفقارة » وقد عشر أخيرا على آثار لهذه القنوات فى واحة سدراتة على بعد ٨٠٠٠ كيلو متر الى جنوب مدينة الجزائر . وكانت سدراتة بفضل ذلك النظام المأئى مدينة عامرة آهلة خلال القرنين العاشر والحسادى عشر الميلاديين ، وتدل الأبحاث والحفائر التى أجريت هناك على أن الماء الجوفى كان يوجد على عمق يصل فى بعض الأحيان الى سستين مترا .

٥ - وفى المغرب الأقصى أيضا وجد هذا النظام ، نراه في تافيلالت وفى مدينة مراكش . وأن كان الاسم المستخدم للدلالة

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب ، مادتى كظم وفقر ، ونجد هناك تعريف الكظامة مثلا بأنها واحدة الكظائم وهى آبار تحفر فى بطن واد متباعدة ويخرق ما بين بثرين بقناة يجرى فيها الماء من بثر الى بثر .

على القناة الجوفية هناك هو لفظ « الخطارة » مشتقا من الخطر « يسكون الطاء » بمعنى اهتزاز الماء وتذيذيه ، وهو لفظ نواه أيضا مستخدما في الأندلس وقد وصفه لناالجفرافي الأدريسي بالتفصيل في « نزهة المشتاق » (١) ، وكان مما ذكره في الكلام عن مدينة مراكش أن الذي ابتكر هذا النظام مهندس يدعى عبد الله بن يونس قدم الى المدينة بعد انشائها بقليل ، ولم يكن فيها في ذلك الوقت الا جنة لأبي الفضل مولى أمير المسلمين السلطان المرابطي على بن يوسف بن تاشفين ( تولى الحكم بين سنتي ٥٠٠ و ٥٣٧ هـ - ١١٠٧ \_ ١١٤٣م) أذ أن أهل مراكش لم يكونوا يعتمدون في السقيا الاعلى الآبار البسيطة . ويظهر أن أبن يونس قام بدراسة طبقات الأرض هناك ، وتوصل بعد البحث والتنقيب الى ابتكار طريقة المجارى الجوفية فتوجه الى طرف من أطراف المدينة يعلو فيه مستوى الأرض على مثله في داخلها ، ثم حفر فيها بئرا كبيرة ثم أوصل من قاعها قنوات تسير تحت الأرض في انحدار حتى توصل الماء الى مختلف أحيائها قريبا من سطح الأرض ، ويذكر الادريسي أن السلطان المرابطي أعجب بهذا الابتكار وأغدق على صاحبه عطانه وصلاته ، وأن أهل المدينة سارعوا الى بناء قنوات أخرى تستمد من تلك القناة « الأم » التي أنشأها عبد الله بن يونس ، وهكذا السم عمران مراكش واكتنفتها الخضرة والحدائق ، واصبحت قاعدة الدولتين المرابطبة والموحدية وواحدة من أعظم مدن الفرب الاسلامي كله . والواقع أن متأمل كتب الجغرافية والرحلات لم بكن يتمالك الدهشة والاستغراب ازاء م يصفون به مراكش من التمدن والعمران واتساع الزروع وكثرة الماء والشجر والثمر قيها اذ أنها مدينة لا تقع على نهر كبير ولا نكاد السماء تمطر قيها ألا قليلا

<sup>(</sup>۱) نزهة المشتاق ، نشر وترجمة راينهات دوزى ودى خويه ص ٦٨ من النص و ٧٨ من الترجمة .

ومع ذلك فقد كانت اشبه بواحة خضراء فى وسط صحراء جرداء مقفرة ولكن الادريسى فى نصه الذى أشرنا اليه استطاع أن يكتف لنا سر هذه المدينة التى مازالت تعتبر من أجمل مدن المفرب وأكثرها اشراقا ونضرة . وكان السر فى هذا الماء الذى عرف المهندس العبقرى ابن يونس كيف يولده من باطن أرضها .

ومازالت هذه الشبكة الواسعة من القنوات الجوفية باقية فى مدينة مراكش ، ويبلغ عددها نحو ٣٥٠ قناة يصل طول كل منها الى نحو خمسة كيلو مترات ، على أن الاهمال قد لحقها أخيرا وبطل استعمال عدد منها .

ويلوح أن المهندس الذى ابتكر نظام الخطارات كما ذكر الادريسى وغيره من الجغرافيين في مراكش كان أندلسى الأصل ، ولنذكر أن السلطان المرابطي على بن يوسف فسه كان على الأرجع من أم أندلسية وفي الأندلس قضى صباه وشبابه وتربى في كنف علماء هذه البلاد ، وكان كثيرا ما يكل أمور دولته الى الأندلسيين (۱) ، ولا سيما فيما يتعلق بالأعمال الانشسائية الكبرى . وقد نص الادريسي على أن مهندسين من الأندلس كانوا هم الذين تولوا انشاء القنطرة العظيمة القائمة على نهر تانسيفت ، وهي قنطرة أكثر الادريسي من اطرائها والتمدح بصنعتها ، ولهذا قليس من الغريب أن يكون أبن يونس قد قدم الى المغرب من الأندلس ، بل ربما كان مجريطيا أو من سكان هذه المنطقة التي تدل كل القرائن على أن المسلمين الاندلسيين قد استخدموا فيهانظام قنوات المياه الجوفية.

٦ ـ أما في اسبانيا ففضلا عن مجريط التي سنفصل الحديث
 عن هذا النظام فيها فاننا نجده حتى الآن مستخدما في جزر

<sup>(</sup>١) انظر بحثنا « وثائق تاريخية جديدة عن عصر المرابطين » ــ صحيمه معهد الدراسات الاسلامية بمدريد سنة ١٩٥٩ ــ ١٩٦٠ م

السهادة أو الجزائر الخالدات (المعروفة اليوم باسم جزر كنارياس) وهي كما نعرف تطل على سواحل المغرب الأقصى ، وأغلب الظن أنها انتقلت اليها من هناك قبل الفتح الاسباني لهذه الجزر في القرن الخامس عشر . وقد نص على شيوع هذا النظام فيها القس خوسيه دى سوسا Sosé de Sosa في كتابه عن «طبوغرافية جزيرة كنارياس الكبرى » ووصف لنا هذه القنوات الجوفية وصفا يتفق تماما مع ما يذكره الادريسي في حديثه عن مراكش (۱) .

٧ \_ وأخيرا يذكر السيرس . بيكر في كتابه « قبرص كما عرفتها في سنة ١٨٧٩ » ان هذا النظام نفسه كان هو المتبع في قبرص ٢١) ولا شك في أنه انتقل اليها من بلاد الشرق الاسلامي التي أحكمته وأتقنته إلى أبعد مدى .

<sup>(</sup>١) انظر خايمه أوليفر أسين : تاريخ اسم مدريد ص ٨٩٠

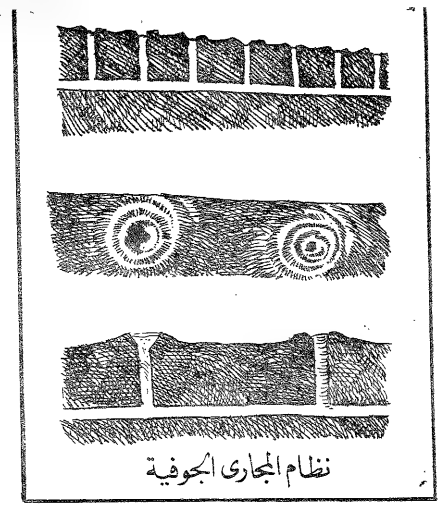
<sup>(</sup>٢) تقل ذلك روبنز في كتابه « قصة استنباط الماه والامداد إنها F.W. Robins, The Story of Water Supply. Oxford, University Press, 1946, PP. 116-118.

|          | • |      |   |
|----------|---|------|---|
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
| <b>h</b> |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
| •        |   |      | • |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   |      |   |
|          |   | <br> |   |
|          |   |      |   |



## المالكا المحقيقة

غبر أن الفريب هو أنه لم يفطن أحد ممن تو فروا ــ على دراسة هذا النظام في المشرق أو المفرب الي أنه هو الذي استخدم على أوسع نطاق وأحكمه في مدريد ، اذ أن العاصمة الاسبانية تدين بفضل سقياها وريها بل بحياتها كلها ألى هذا النظام المبتكر الذي عرف العرب كيف يتقدمون به تقدما عظيما جديرا بالاعجاب ، اما عن نسبته الى السلمين مؤسسى مجريط وخالقيها فأمر لا يمكن أن يكون فيه أدنى شك ، وأن كأن بعض من عرفوه من مؤرخي مدريد قد حاولوا نسبته الى الاغريق أو الرومان غير أن ذلك لا تشهد به السوابق التاريخية ، فالاغريق والرومان لم بكن لهم أبدا تفوق ولا خبرة بهذا النظام ، صحيح أن الرومان برعوا في بناء مجارى ضخمة رفعوها على قواعد هائلة من الصخر ولكن مجاريهم كانت من النوع الظاهر على سطح الأرض ، وأروع مثل لهذه المجاري هي التي نرى آثارها حتى الآن في مدينة قرية من مدريد فيما وراء جبال وادى الرمل هي شقوبية Segovia ، غير أن الرومان لم يكن لهم قط تمرس بأمثال تلك القنوات الحوفية المحفورة في باطن الأرض مما يسهل معه القطع بأن تلك التي نراها في مدريد تدين بقضل انشائها إلى العرب كما تدين لهم المدينة نفسها بوحوده ،



يمثل هذا الرسم الطريقة التى ابتكرها العرب لاستنباط المياه الجوفية من باطن أرض مجريط ، وهى التى طبقوها من قبل فى كثير من المسلن الشرقية ، وتقوم على أساس حمر مجموعة من الآبار فى المناطق الغنية بالمباه الجوفية ، ثم التوصسيل ببن فيعان ها الآبار بقنوات نجرى نحت سطح الأرض وتتأنف منها شبكة كبيرة معقدة توزع المياه على أحياء المدينة وما حولها بتقدير نظم معلوم ، ويرى فى الشكل الأول قطاع طولى لهيئة هذه الآبار ، وفى الشكل الثالث فطاع طولى هوناع طولى آخر أكثر تفصيلا من الأول ٠

وأنا أدبن بهذه الصور وبالخريطتين التاليتين لكتاب صديقي الكربم الأستاذ خايمه أوليفر أسين : تاريخ اسم مدريد (اللوحتان ه ، ٣١) وقد كان مؤرخ مدريد خايمه أوليفر أسين الذى أشرنا اليسه مرات عديدة فى ثنايا هذا البحث هو الذى أولى هذه المجارى الجوفية اهتماما خاصا ودرسها دراسة علمية فاحصة ، ورجع فيها الى كتب قدم بها المهد ترجع الى القرنين السابع عشر والثامن عشر ، ثم جاب هذه المجارى وطالعها على الطبيعة برفقة بعض المهندسين المتخصصين وعمال المجارى الذين توارثوا هذه المهنة أبا عن جد ، ثم أمدنا بعد ذلك عنها بيان مسهب مستعيض .

وتطلعنا الأبحاث التى أجراها الأستاذ أوليفر أسين على حقيقة طبيعة الأرض فى مدريد ، فهذه الهضبة المنبسطة التى تقوم عليها المدينة تتألف من طبقتين أرضيتين : الأولى والعليا ارض رملية تتشرب الماء تليها من أسفل طبقة أخرى من طين أحمر يضرب ألى الصفرة مصمت لايمتص الماء ، ومن تحت هذه الطبقة توجد مياه غزيرة عذبة .

ولابدأن العرب بمقتضى خبرتهم فى استخراج هذه المياه الباطنة عن طريق المجارى المجوفية قد بدأوا بهده الأبحاث « الجيولوجية » فى أرض مجريط ، واكتشفوا هذه الثروة المائية الهائلة التى تحتفظ به المدينة فى باطن الأرض ، وهكذا طبقوا فيها ما كانوا يعرفونه من تلك النظم التى نقلوها من الشرق الاسلامى .

وتتجلى مقدرة المهندسين المسلمين في التمكن من حساب العمق الذي توجد عليه تلك المياه الجوفية ثم حفر آبار تصل اليه والتوصيل بعد ذلك بين هذه الآبار بقنوات يراعي فيهسا أن تحفر في الطبقة الأرضية التي لا تمتص الماء وأن تكون منحدرة انحدارا خفيفا يسمح باجراء الماء بغير توقف ، وقد كانت هذه القنوات تصنع من فخار مدريد نفسها ، وهو فخار ممتاز نوه الجغرافيون العرب أنفسهم بأنه

من أجود ما يعرف من الأنواع ، اذ هو مصمت لا يتشرب السوائل قوى متماسك لامع يشبه الخزف (١) .

ويكون حفر تلك الآبار في مواضع مرتفعة عن مستوى المدينة وفي ضواحيها الخارجة عنها ، أما القنوات الجوفية فتتجه مقتربة من المدينة ، وهي تتألف أولا من قناة ضخمة تعتبر هي « الأم » ومنها تتقرع في داخل المدينة شبكة معقدة من قنوات صغار فرعية ، وفي كل «عقدة» يتجمع عندها عدد من تلك الفروع يقام خزان أو مستودع يجتهد في حمايته ووقايته بالطوب والفخار ، وهذه الخزانات هي التي يتحكم منها المهندسون والخبراء في توزيع الماء توزيعا عادلا بين الإحياء والمنازل والحدائق العامة والخاصة ، وتبني عليها صهاريج مقفلة بأبواب وقضبان من الحديد ولا يسمح بدخولها الا « للقنواتي » الذي يوكل اليه الصهريج ويكون مسئولا عنه ، ويحتفظ بمفتاحه وهناك على ظهر الأرض وأحيانا أخرى في باطن الأرض ، اذا كانت القناة على ظهر الأرض وأحيانا أخرى في باطن الأرض ، اذا كانت القناة التي تمده على عمق شديد ، وحينئذ لا يوصل اليها الا بسلالم تصل في بعض الأحيان إلى نحو ستين درجة •

ويلاحظ أن الآبار الأولى التى حفرت لكى تمتد منها هذه الشبكة من المجارى الجوفية تقع الى شرق مدريد وشمالها: مسايرة للطريقبن اللذين يربطان مدريد بضاحيتى فوينكارال Fuencarral وتشامارتين

<sup>(</sup>۱) ورد في مخطوطة عنوانها « ذكر بلاد الأندلس وفضيلها وصفتها وذكر أصقاعها » محفوظة بالخزانة العامة بالرباط ما يلى في وصف مجريط : « وبها بربه عظيمة تصنع منها القهدور وتستعمل للطبخ عشرين سنة وما تتغير أصلا ، تعصم الاطعمة من التغير في أيام الصيف » • ( ورقة ٢٦ ـ ٧٠ ويقوم المدكتور حسيين مؤنس الآن بدراسة هذه المخطوطة واعدادها للنشر ) • هذا وقسد أشار الى تد أم مجريط المذكورة أيضا ابن عبد المنعم الحميري في الروض المعطار « ص ١٨٠ »

(۱) الى الشمال وبقلعة عبد السلام العربية التى تسمى الآن Chamartin على وادى شرنية . وهذه المواضع كانت تبعد عن وسط المدينة عند تأسيسها على أيدى المسلمين بما يتراوح بين سبعة واثنى عشر من الكيلومترات • أما الفرق بين سطح الأرض عند الآبار الأولى التى تولد فيها القنوات الجوفية وسطحها في وسط المدينة فيتراوح بين ثمانين ومائة متر تقطعها القنوات في انحددار مسمح بانصباب الماء •

وليس من السهل تقدير عدد القنوات التي توجد في باطن أرض مدريد الآن ، فكثير منها بني في عصور مختلفة ولخدمة مختلف المباني : الملكية والأديرة والبيوت الخاصة ، وقد استخدم بعضها في العصور الحديثة لصرف مياه المجاري أو للأسسلاك الكهربائية ولفير ذلك من المنافع ،

ويدل تأمل هذه القنوات على أن أقدمها من الناحية التاريخية هي تلك التي تخترق مدريد القديمة ، بل على وجه التحديد الجزء الذي نعرف يقينا أنه كانت تقوم عليه مجريط العربية ، مما يزيدنا تأكدا من أن العرب كانوا هم مبتكري ذلك النظام الهندسي الماثي .

صحيح أن المؤرخين والجفرافيين المسلمين لم يحدثونا عن هذا النظام في أثناء كلامهم عن مجريط ، ولكن ذلك ليس غريباً اذا

<sup>(</sup>٣) هذه الضاحية هي المشهورة اليوم بمنعب كرة القدم الضخم ( سسعة ١٢٠٠٠٠ متفرج ) الذي يعلكه نادى « ريال مدريد » ومن الطريف أن نذكر أنه كانت في موضعه حديقة كبيرة بحمل اسم Mahudes ، وهو أسم دلت دراسته اللغوية على أنه تحريف لاسم « محمود » الذي كان شائعا في الاندلس بين البربر والمستعربين ، ولاشك في أن هذه الحديقة كلنت ضيعة أو انطاعا لرجل يحمل هذا الاسم قل يكون أحد ساكني مجريط المربية من المسلمين ،

وقد زادت العناية بتلك القنوات خلال القرن السادس عشر ولاسيما في السنوات التيكان يتولى عرس اسبانيا أثناءها فيليب الثاني (بين سنتي ١٥٥٨ و ١٥٩٠) ، ولا سيما بعد أن أصبحت هي عاصمة اسبانيا منذ سنة ١٥٦١ ، اذ لم تكن مثل هذه الخطوة لتنخذ الا اذا كانت موارد المياه مضمونة ميسرة .

وقد حاول فيليب الثالث الذي حكم بينسنتي ١٥٩٨ و١٦٢١ أن ينقل عاصمة اسبانيا الى ( بلد الوليد ) ، ولعل ذلك كان بتأثير مستشاريه الذين أقنعوه بأن بلد الوليد Valladolid أحق بهده المكانة أذ أنها تقع على نهر كبير يسهل الاستقاء منه ، وبالقعل

<sup>(</sup>۱) من الطريف أن نسجل بهذه المناسبة أن العملة الاسسلامية التي كانت متداولة في الأندلس في عهد المرابطين كانت هي التي تتخذ أساسا للمعاملات في اسبانيا المسيحية ، ومن منا نرى استخدام لفظ الدينسار المرابطي ( بالاسبانية Morabetino أو Maraved، في الوثائق النصرانية . وهذا دليل آخر على مدى عمق النفوذ الاسلامي في أوضاع اسبانيا ، أذ ظل استعمال اصلاح « الدينسار المرابطين في الاندلس بوقت طويل وبمسد أن اشتدت شوكة المملكة المسيحية في اسبانيا الى حد كبير ،

تبوات هذه المدينة القشتالية ذلك المركز في سنة ١٦٠١ ، ولكن الدعاة الى أن تكون مدريد هي العاصمة انتصروا أخيرا ، فعدل الملك عن رأيه في سنة ١٦١٧ وعادت قاعدة الملك الى مدريد وثم تنتقل منها حتى اليوم .

وفى خلال القرن السابع عشر زاد عمران مدريد بفضل الاستكثار من تلك القنوات الجوفية وتوسيع شبكتها مما ترتب عليه ايصال الماء الى مختلف ضواحيها وأطرافها ، وأن كان تزايد السكان فى العاصمة الجديدة والاكثار من البناء فيها بلغ من السرعة بحيث لم تستطع القنوات الجديدة المحفورة أن تلاحق الحركة العمرانية ، وحينئذ بدأنا نسمع عن أزمة الماء فى مدريد ، وعن شكوى الشعراء والأدباء من قلة الماء فيها . غير أن هده الازمة كانت عارضة اذ تمكن الخبراء والمهندسون المدريديون الذين كانوا يتوارثون تلك المهنة أباً عن جد أن يتداركوا الأزمة وأن يمدوا مزيدا من القنوات الجديدة فى باطن أرض العاصمة .

وهكذا استمر الأمر حتى القرن التاسع عشر ، وظلت عاصمة اسبانيا تعتمد في ماء شربها وفي حدائفها والسهول المزروعة في ضواحيها على ذلك الماء الجوفي ، ولكن العمران ظل يتزايد على صورة لم يعد معه من المكن أن تفي تلك الشبكة المائية بحاجات أهل العاصمة ، وهنا تعين على سلطات المدينة أن تبحث عن حل جديد ، واقترح البعض أن تشق قناة من نهر شرنبة القريب الى مدريد ، ووصل الأمر الى حد التفكير في نقل العاصمة الى بلد مديد ، ولكن الحل أتى أخيرا على أيدى مهندسين قديرين هما : راقو Rafo وربيرا Ribera اللذان استطاعا أن يبتكرا نظاما جديدا للاتيان بمياه الأمطار الغزيرة من جبال وادى الرمل الى

مدريد عبر القنااة التي تحمل البوم اسم « ايزابيل الثانية Canal de Isabel II »، وتم تنفيذ ذلك المشروع تحت اشراف برافو موريليو Bravo Murillo في سنة ١٨٤٥.

وهكذا تنتهى قصة هذه المجارى الجوفية التى دانت لها مدريد بحياتها منذ أبتكرها العرب عند انشاء المدينة حتى منتصف القرن الماضى ، والى هذه المجارى يرد الفضل فى كون مدريد قد أصبحت عاصمة اسبانيا كلها خلال القرون الأربعة الماضية ... من سنة ١٣٥١ الى اليوم .



وأينا في الصفحات السابقة كيف كانت مدريد مدينة عربية وكيف كان سر وجودها وعمرانها ووصولها الى المكانة التي تحتلها اليوم باعتبارها عاصمة أسبانيا وواحدة من أجمل المدن الأوروبية الكبرى وأعظمها ـ راجعا الى ذلك النظام الذي كان العرب أول من أدخلوه الى الأندلس .

فهل يعنى ذلك شيئًا بالنسبة الى تلك المسألة التى طال فيها خلاف الباحثين : مسألة أصل اسم مدريد ؟

ربما لم يعد الاهتداء الى حل المسألة عسيرا بعد ما أسلفناه من حديث . فالاسم الذى أطلقه العرب على عاصمة أسبانيا المستقبلة فيه خلاصة تاريخ المدينة ، واشارة الى أهم الخصائص التى ميزتها عن غيرها من المدن والتى كانت للمدينة بمثابة الروح للحسد .

وقد كان منشئو مدريد أو مجريط من العرب ومن ساكنهم من الأسبان المستعربين عميقى الشعور بهذه الحقيقة ، ولهذا فقد ارادوا أن يسجلوها في ذلك الاسم الذي منحوه للمدينة : مجريط. فهذه الكلمة تتألف من لفظ عربى خالص « مجرى » أضيق اليه مقطع نهائى من اللاتينية الدارجة ( \_يط ) ، الذى يدل على التكثير كما سبق أن فصلنا ، فمعنى الكلمة أذن « المدينة التى تكثر فيها المجارى » ، والاشارة هنا الى المجارى أو القنوات الجوفية التى كانت تحمل الماء الى سكان المدينة وبيوتها وحدائقها وزروعها وحماماتها .

ونحن نرى فى هذا اللفظ نفسه صورة لحياة الأندلس التى امتزجت فيها العناصر العربية الاسبانية امتزاجا وثيقا لا انفصام فيه . وكون العرب يستخدمون فى كلامهم عناصر مأخوذة من اللاتينية الاسبانية أمر شائع مؤكد ، فقد كانوا يتكلمون لفة هى صورة صادقة لذلك المجتمع الأندلسى المولد .

وما أكثر ما نجد في النصوص الأندلسية كلمات لاتينية دارجة مما كان المؤلفون العرب يدعونه « لطينية الأندلس » ، أو كلمات عربية أدخلت عليها نهايات اسبانية مثل كلمة « سمراء » العربية التي يلحقون بها النهاية الدالة على التصغير ، وهي ella ، فتصبح الكلمة samarella أي « سسميراء » هو لفظ نجده وأمثاله يتردد كثيرا في الموشحات والأزجال الأندلسية ، أو لفظ « فرن » العربي يلحقون به النهاية وته الدالة على المشتغل بالمهنة فيتألف من هدين العنصرين Fornero أي الفران ، وهكذا .

ومن مظاهر ذلك ثلاث كلمات الحقت بها النهاية الدالة على التصغير واستخدمت بصدد هذا النظام المائى الذى ابتدعه العرب في مجريط مما يستحق منا وقفة متأملة:

أما الأولى فهى كلمة « القنطرة » العربية التى أصبحت في الاسبانية بعد اضافة نهاية التصغير Alcantarilla ، وكانت

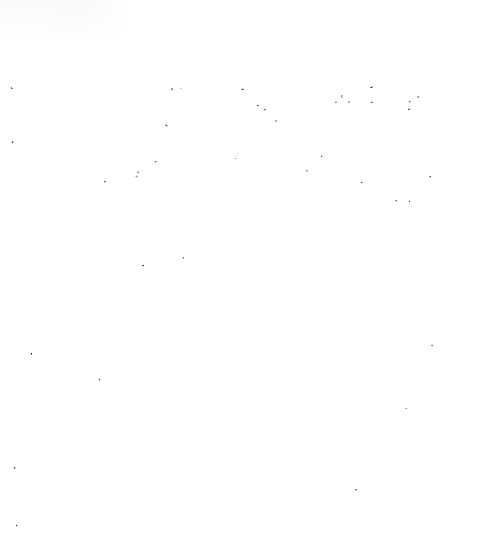
مدل على المجرى الجوفى الذى ينقل الماء فى باطن الأرض ، وقد شاع استخدام هذا اللفظ فى أسبانيا كلها ، وأصبح الآن يطلق على المجارى التى تصرف المياه الزائدة على حاجات السكان .

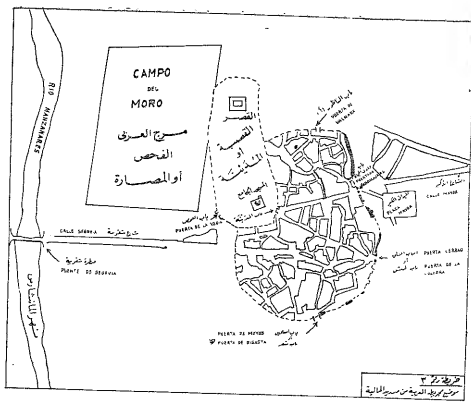
والكلمة الثانية هي « القناة » التي أصبحت في الانسانية مصغرة بصورة Canilla واستخدمت في نفس المعنى السابق ، وهي ما زالت تطلق في مدريد بصفة خاصة باعتبارها علما جغرافيا على مكان يقع في الشمال الشرقي للعاصمة الاسبانية ، أي في نفس البقعة التي تدل الأبحاث على أنها كانت غنية بالمياه الجوفية والتي امتدت منها مجموعة من القنوات الأولى لتغلى باقي أحياء المدينة بالمياه .

والثالثة هي « القبة » تحولت بعد اضافة نهاية التصغير الى Alcubilla (أي القبيبة) ، وكان لفظ القبة يطلق على مستودع الماء ، وربما كان أصل اطلاق هاذا اللفظ هو أنه كانت تبنى على هاذه المستودعات مبان تتوجها قباب لتحمى مخارج الماء منها • وما زال لفظ Alcubilla المذكور مستخدما باعتباره علما جغرافيا يطلق على منطقة من المعروف أنها كانت بالفعل مستودعا شقت منه قنوات جوفية عديدة •

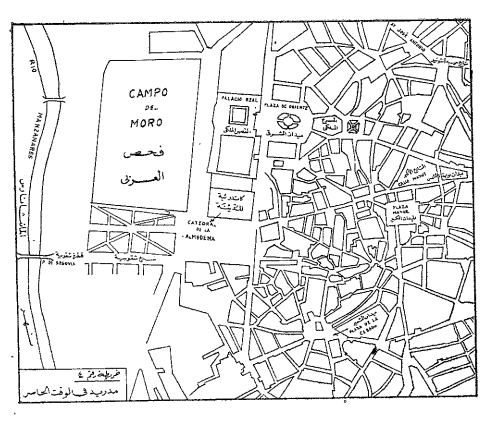
ونحن نرى بعد ذلك أنه لم يكن من الغريب أن يطلق الأندلسيون على مدينتهم الجديدة لفظا مثل « مجريط » هو مركب من « مجرى » العربية ومن تلك النهاية اللاتينية الدارجة التي رأينا أمثالها من قبل في ألفاظ أندلسية أخرى دالة على التعدد والكثرة •

ولا يكاد يخالجنا شك فى أن هذا هو التفسير الوحيد لاشتقاق لفظ « مجريط » ، لاسيما وأنه هو الذى يتضمن تاريخ المدينة نفسها وسر وجودها ٠





مجريط العربية وموقعها من مدريد الحالية ( يمكن تبين ذلك من المقابلة بين هذه الحريطة والتالية لها ) • وقد وضعت هذه الحريطة التقريبية على السحاس تلك التي رسمها أنتونيو اسبينوسا دى لوس مونتيروس Antonio Espinosa de los Monteros في سنة ١٧٦٩ • ويلاحظ أن مجريط العربية كانت تتألف من جزئين : القصبة أو المدينة ( بالتصغير ) وهي المنطقة الحسينية التي كانت مقر عامل المدينة والحامية العسكرية ، وفي شمالها قصر العامل الذي يقوم عليه الآن قصر الشرق أو القصر الملكي ، ثم المدينة نفسها وكانت تحيط بها أسوار ما زالت بقية منها في المواضع التي ميزت بخطوط سوداء تقيلة • أما الخطوط المقطعة فهي التي تبين حدود مجريط على وحه التقريب •



مدريد الحالية ، ويلاحظ أن المدينة قد اتسعت وانبسطت حول المركز الذي كانت تقوم فيه مجريط العربية •



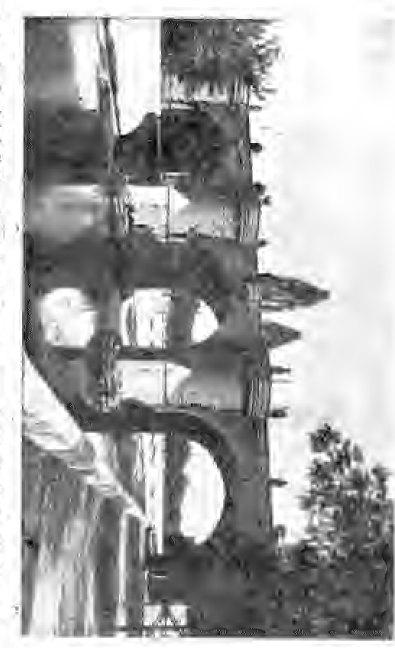
## عالم تديد العربية

لعل السائر الآن في شوارع العاصمة الاسبانية والمطالع لمتاجرها الكبيرة وأبنيتها الحديثة بل ونواطح سحابها الشراهقة لايسعه الا التشكك في هذه الحقيقة ٠

والواقع أن مدريد قد لحقها ما يلحق العواصم الكبرى من تجديد مستمر وتغيير متواصل تدفع اليه الحاجة اليومية الى التزيين والتجميل وتزايد العمران مما لا غنى عنه فى أمثالها من المدن الكبرى • ولهذا فانه لا ينتظر أن نجد فى مدريد ما نجده مثلا فى تلك المدن الأندلسية التى يكاد عطر الحضارة العربية فيها يفغم الأنوف منذ أن تطأها قدم الزائر كما نرى فى قرطبة أو اشبيلية أو غرناطة •

ومع ذلك فان الذي يتأمل هذه المدينة تأمل الباحث المدقق لا كما يفعيل السائح العابر فانه لا يلبث أن يجد في معالمها تلك المسحة الخاصة التي تميز المدن الاسلامية الأندلسية ٠

وأول ما نشير اليه من معالم « مجريط » العربية القـــديمة هو قصرها الملكى الكبير الذى يسمى اليوم « قصر الشرق Palacio de من المدريد قائم في عين Oriente



كلمنارا Powerlo its White التي تي التحاتيس و دامر التي يسل عليه المسير Powerhate is White المرب تعبية مهرية الزرية لده للمينة و إيكسنو ، كما أكبت ليمن ، ويعمل جمه به يمرك الزرم لمم و المري Binnya 40 ملاهماكم رمو الدار الذرائعين في الإم الحرب باسم الصحم أو اللماري في المتاتزة الماريعين أسوار الصاف ، ويقائمه في المسورة جنف الوائالارس وغلة عائم مما حمل العرب على استنباط المياه من جوف أرض محريط ٠



المجريط في هذه الصورة Azoque (السوق) ، ثم اطلق عليه اسم الثمارع الأكبر The state of the state of the state of

الْكَانَ الَّذِي أَقْيِم فيه قديماً قَصِر الْعالمل أَو الْحاكم الْعربي لمجريطُ ، ثم ان اسمه الذي ظل مستخدما حتى فترة قريبة والذي ما زال الكثيرون يطلقونه عليه هو لفظ Aicazar وهو تحريف لكلمة «القصر» العربية . وهذا في الحقيقة هو الخط الذي يهدنا الى بقية معسالم مجريط الاسلامية ، كما تهدينا اليها بقية أسماً عربية أو ذات تاريخ الغربية على سهل منبسط فسيح يمتد بين القصر ونهر المانثانارس، ويعتبر اليوم من منازه مدريد ، ويطلق عليه الآن اسم « مرج العربي Campo del Moro » ، وهـــذا الاسم الذي نرى فيه تذكارا بماض عربى ليس الا بديلا من اسم آخر عربي خالص نجده منصوصا عليه فى تواريخ مدريد القديمة فقد كان يطلق على هذا المرج اسم « المصارة Almuzara ، وهـ ذا الاسم هو الذي كان يستخدم في الأندلس والمغرب دائما على السهل المنبسط الأخضر الذي يمند تحت أقدام أسوار المدينة حيث يتجه الناس فيأعيادهم وأوقات فراغهم للنزهة والاسترواح ، وقد كانت هناك «مصارات» كثيرة في المدن الأندلسية المعروفة مثل قرطبة وسرقسطة ، وكذلك في المدن المغربية مثل فاس ، فنحن نجد فى وصف المؤرخ المغربي ابن أبى زرع لهذه المدينة ذكرا لجنة المصارة وفحص المصارات (١) الذي عسكر فيه ملك غرناطة محمد الغنى بالله حينما لجأ الى المغرب لكي يستنجد بالسلطان المريني بعد خلعه عن عرشه ، والوصف الذي يورده المؤرخون والجغرافيون لهذه المصارات المغربية والأندلسية يكاد ينطبق على ما يذكر أيضا عن « مصارة » مدريد التي تدعى الآن « مرج العربي » •

وقد كان قصر الحاكم في المدن الأندلسية خلال عهودها الاسلامية يقع دائما في المنطقة العسكرية المحصنة التي كانت تسمى «القصبة» ( بالاسبانية Alcazaba أو المدينة Almudaina تصغيرا للفظ

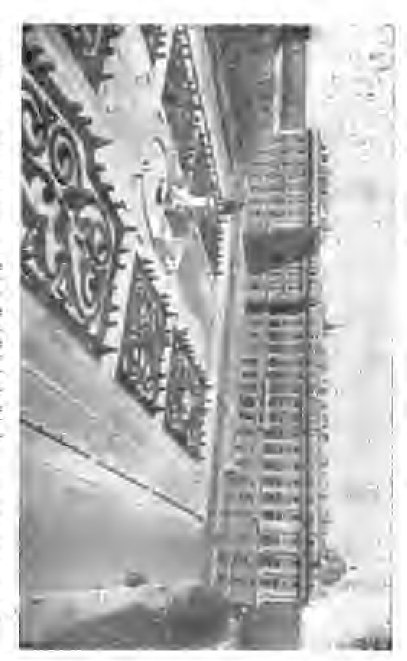
<sup>(</sup>۱) ابن أبى دُوع : روض القرطاس ١/١٥ ، ٥٩

المدينة ) ، والاسم الثانى وان كان أقل شيوعا من الأول فهو كثير فى مختلف أنحاء شبه الجزيرة ذات التاريخ العربى ، تجده مشلا يطلق على قصبة مدينة ميورقة Plama de Mallorca حتى اليوم ، كذلك تسمى به بعض قلاع مرسية Murcia ولقنت Alicante

وقد بقى اسم المدينة (بالتصغير) فى مدريد حتى اليوم ، وبه تسمى كنيسة (عدراء المدينة الماسطوسة على المعربة من القصر الملكى والى الجنوب منه ، وانما سميت بذلك كما يقول مؤرخو مدريد القديمة لأنها كانت الكنيسة الوحيدة فى المنطقة المسورة الحصينة المحيطة بقصر الحاكم والتي كان يطلق عليها اسم المدينة ، وقد كان الى جوارها منذ زمن قريب كنيسة أخسرى المذي هذا الاسم أيضا وكانت فيما يقول الأثريون فى نفس الموضع الذي كان مسجد القصبة يقوم فيه على عهد المسلمين وعلى كل حال فان ذكرى الاسم العربي القسديم قد بقيت حتى اليوم دالة على الكنيسة المنسوبة لهذه العسفراء التي يعتبرها أعلى مدريد حامية لمدينتهم ب

وقد أمكن اليوم للمتخصصين في الآثار معرفة موقع قصبة مدريد أو مدينتها على وجه التحديد والأسوار المحيطة بها ، وقسد بقى منها حتى اليوم جزء ظاهر بين باب الفحص وباب المدينسة الى جنوب القصر الملكى • وسنورد فيما يلى وصفا مختصرا لموقع مجريط العربية وأهم معالمها •

كانت المدينة تتألف من جزئين رئيسيين : القصبة أو المدينة (بالتصغير) وهي أمنع مواقع المدينة وتقع على ربوة مرتفعة تطلعلى السهل المنبسط الذي يدعى الفحص الممتد بين أسوارها الغربيسة ونهر المانثانارس ، وفي شمال هذا الجزء يقع قصر العامل أو الحاكم العربي وهو الذي يقوم في موضعه الآن القصر الملكي كما ذكرنا .



الله والجمد حامل الدولة الدولة إلى الدينة ، والله إليان النصر الدينية عليها إلى الدول الدولة الدولة الما المعالمة الم 1,30 (10) St. and Patientin Bent Patients dis Strientler ميد القرب للمن عال جرية الرحائية - إمراحي دعال المسية ال 4 - Chan (112) It Chan (112) - 4 وهو اليوم من متنزهات مدريد .

والى الجنوب الغربى من أسوار القصبة يقع باب الفحص Puerta de ، وهو باب قريب من قصر الحاكم ، اذ روعى فيه أن يكون منفذا يمكن الحاكم من مبارحة المدينة والهرب منها اذا نشبت ثورة مفاجئة ، ولهذا فانه كان يطلق عليه اسم « باب الخيانة ورة مفاجئة ، ولهذا فانه كان يطلق عليه اسم « باب الخيانة عبائى القلاع الاسلامية في الأندلس الاسلامية واسبانيا المسيحية خلال العصور الوسطى •

أما المدينة فكانت تقع الى الجنوب الشرقى من القصبة ، وكانت تعيط بها أسوار تحميها وكان لهذه الأسوار أربعة أبواب ، باب فى الشمال يعرف باسم Valnadu ( ولعله تحريف لـكلمتى « باب الناظور » اذ ربما كان فيه برج استطلاعي لاستكشاف أى هجوم قادم من اسبانيا المسيحية التي كانت تمتد فيما وراء جبال وادى الرمل ، فقد كانت هذه الجبهة بالذات هي أول ما يتعرض في مجريط الاسلامية لهجوم الأعداء ) . وكان هذا الباب يقع في نفس الموضع الذي يقوم فيها اليوم مسرح الأوبرا ، أو المسرح الملكي Teatro Real .

والباب الثانى يقع فى شرق مجريط ، وكان يسمى « باب وادى الحجارة Puerta de Guadalajara» ، اذ كان يخرج منه الطريق الى هذه المدينة • ويقع الآن قريبا من « الميدان الأكبر » الذى أشرنا اليه منذ قليل •

-5

والباب الثالث الى الجنوب الشرقى من أسوار مجريط ، وكان يدعى « الباب المغلق Puerta Cerrada » أو « باب الحنش Puerta de la Culebra » ( وهو اسم كان شائعا فى المدن الأندلسية ) ، ومنه كان يخرج الطربق المؤدى الى مدينة بلنسية فى شرق الأندلس ، وهذا الباب يقع اليوم قريبا فى شارع طليطلة Calle de Toledo

وأما الباب الرابع فهو يقع الى الجنسوب مواجها للميدان الذى يعرف الآن باسم « ميدان الشعير Plaza de la Cebada » وكان يسمى على عهد العرب « باب شقرا Puerta de Xagra » ( وهذا الاسم يطلق أيضا حتى اليوم على أحد أبواب مدينة طليطلة باسم Bisagra )، ثم دعى بعد استيلاء المسيحيين على المدينة « باب المسلمين Puerta de Moros » اشارة الى أنه كان يطل على الحي الذى كان يسكنه المسلمون الموريسكيون المقيمون في مدريد حتى أوائل القرن السابع عشر ، وكان من هذا الباب يخرج الطريق الموصل الى طليطلة ومدن الأندلس الجنوبية ،

ويقدر الأستاذ أوليفر أسين مساحة القصبة أو المدينة (أى المنطقة العسكرية المحصنة من المدينة حيث كان يقوم قصر الحاكم العربى) بنحو تسعة هكتارات (أى ما يقرب من اثنين وعشرين فدانا) ، أما المدينة نفسها (أى المنطقة المدنية) فكانت مساحتها تصل الى ستة وعشرين هكتارا أى قريبا من ستين فدانا.

ويبدو أن المدينة العربية كانت مقسمة الى خمسة أحياء أو ستة لكل منها مسجدها الخاص وأسواقها وحماماتها ، وقد حفظت الما الوثائق الخاصة بمدريد خبرا عن أحد هذه الحمامات العربية كان الى جوار « الباب المغلق » فى الجنوب الشرقى من مجريط ، وكان قد هجر وأهمل فى القرن الرابع عشر ، حتى تكفلت به سيدة مسلمة تدعوها الوثائق « السيدة شمس Doña Xanci « فى أواخر

القرن الخامس عشر ، فأجرت اليه الماء من القنوات الجوفية وأصلحته وأعدته للاستعمال ، وكان يتردد عليه المسلمون المقيمون في المدينة والذين كانوا يحتاجون اليه للاغتسال والتطهير قبل أداء الصلوات •

ويقدر العالم الأثرى توريس بلباس Torres Balbas عدد بيوت مجريط بنحو ٢١٦٨ بيتا ، أما عدد سكانها على عهد العرب فهو يقدره بـ ١٢٥٤٠٨ نسمة ٠

وقد كان من أهم شوارع مجريط الاسلامية ذلك الذي بقى اسمه الحالى مشيرا الى ماضيه العربى • نعنى به الذي يدعى الآن «الشارع الأكبر Calle أهyم كان ترجمة للاسم العربى « الإسوق الكبير »(۱) ، وكان يمتد من جنوب القصبة ويخترق الباب المعروف باسم باب المدينة (بالتصغير) ممتدا في المدينة نفسها ، وكان المسجد الجامع أكبر مساجد مجريط وهو الذي يشير اليه الادريسي وابن عبد المنعم الحميري يقوم في هذا الشارع على الأرجع •

<sup>(</sup>۱) يدل على الاصل العربى لهذا الشارع انه ذكر في القانون البلدى الصادر في مدريد في أوائل القرن الثالث عشر باسم Azoque وهو تحريف للكلمة العربية « السوق » كما هو واضح .

| • |  |
|---|--|
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
| , |  |
| • |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
| • |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
| > |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
| • |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |
|   |  |

# "Le l'isabello E (il)

ونحن نرى أن مجريط قد تحرولت في أيام المسلمين لا الى قرية صغيرة قليلة القيمة كما ظن كنير من المؤرخين ، بل كانت مدينة يشهد بخطرها وأهميتها من كتب عنها من الجفرافيين العرب · وربما أطلعتنا الصرفحات السابقة على مدى عمرانها وكبرها ·

كانت مجريط مدينة لها قيمتها العسكرية والمدنية ، وكانت تحيط بها مزارع واسعة فيحاء اختفت بعضى الزمن وبامتداد عمرانها وكثرة مساكنها ، غير أن الوصف الذي يورده المؤرخون المسيحيون للمدينة خلال عصورها الأولى التي تلت انتزاعها من أيدى المسلمين يشهد بأنها كانت كثيرة الخضرة والزروع والثمرات، وكان الفضال في ذلك راجعا الى كثرة مياهها الجوفية التي عرف المسلمون كيف يستنبطونها من باطن الأرض كما رأينا ،

كذلك كانت مجريط من أكثر مدن الثغور حياة وحركه ، وكانت كثيرة التجارات والصناعات مما يشهد به تأمل أحيائها القديمة التي نعرف على وجه التأكيد أنها كانت في المنطقة العربية منها • فنحن نرى شوارعها مازالت تحمل حتى الآن أسماء طوائف من أصحاب الحرف المختلفة مثل الدباغين Curtidores والطرازين

Bordadores والصباغين Tintoreros والحصارين Esparteros والمغربلين Cuchilleros والسكاكينية Cuchilleros، وغير هذه من الأسماء التي تدل على تجمع أصحاب الحرف الواحدة في شوارع أو أزقة خاصة يهم، وهذا من خصائص المدن الاسسلامية التي نرى أمثال هذه الشوارع شائعة فيها حتى اليوم، تماما كما نلاحظ في الأحياء القديمة بالقاهرة مثلا •

وكانت صناعة الفخار من أهم صناعات مجريط ، وقد أشرنا من قبل الى ما نص عليه الجغرافيون العرب من أنه كان فيها « تربة عظيمة تصنع منها القدور وتستعمل للطبغ عشرين سنة وما تتغير أصلا ، تعصم الأطعمة من التغير في أيام الصيف » ، والطريف أن هناك قرية من القرى التي تتبع مدريد اليوم تدعى والطريف أن هناك قرية من القرى التي تتبع مدريد اليوم تدعى وهو مأخوذ من لفظ « القرق » أي شجر الفلين ) مازالت حتى اليوم مشهورة بقدورها الفخارية التي ينطبق عليها ذلك الوصف الذي نص عليه الكتاب العرب •

ولنذكر بهذه المناسبة أن مدريد تدين بوجودها الى تلك القنوات التى كانت تحمل المياه الجوفية الى أحيائها ومنازلها عبر شبكة واسعة هائلة • وقد دلت الأبحاث المجراة على ما بقى منها حتى اليوم على أن أنابيب المياه كانت تصنع من ذلك الفخار الذى تميزت به تربة مجريط والذى أغدق الجغرافيون عبارات الثناء عليه والتمدح بجودته • وقد أشار مهندسو القنوات الجوفية فى مدريد خلال القرن الثامن عشر الى تميز هذه الأنابيب الفخارية بأنها لا يصيبها الفساد ولا يلحقها الطحلب الذى يمكن أن يغير طعم الماء أو يشوب نقاءه •

<sup>(</sup>١) تبعد هذه القرية من مدريد بنحو عشرة كيلو مترات.

كذلك كان من صناعات مجريط المشهورة صناعة الحصر والحبال والأسفاط وغير ذلك مما هو مشتق من نبات الحلفاء ، ولنذكر أن الاسم الاسباني لهذا النبات مازال يدل على أصله العربي الذي حرف عنه ، اذ هو Alfalfa ، ولنذكر كذلك أن من بين القلاع التي أنشئت في عهد الأمير محمد في نفس الوقت الذي أنشئت في مجريط قلعة قريبة منها كانت تدعى قلعة الحلفاء ( التي دعيت بالاسبانية Calatalifa مما يشير الي غنى المنطقة التي تقع فيها مدريد بهذا النبات • كذلك كان يطلق على المادة الأولية المذكورة لفظ بهذا النبات • كذلك كان يطلق على المادة الأولية المنتقة منه يدعون بالطواجين » (بتشديد الواو) ، وهو لفظ مرادف « للحصارين » أي المستغلين بصناعة الحصر •

وقد بقى فى مدريد حتى اليوم لفظان يدلان على هذه الصناعة أحدها هو Esparteros (أى الحصارين) الذى يطلق على أحد شوارع مدريد القديمة والذى كان يجمع أصحاب هذه المهنة الموروثة عن العرب، أما الآخر فهو اسم Atocha المحرف عن كلمة (الطوج» الأندلسية ، ومازال يطلق على الميدان الكبير الذى تقوم فيها محطة السكك الحديدية التي توصل مدريد بجنوب أسبانيا Estacion de المحرك ما يمر أهل مدريد أو زائروها من الأجاس بهذا الميدان فى جيئتهم وذهابهم دون أن يفطنوا الى أن هذا الاسم موروث عن تلك الأيام التى كان العرب يبسطون فيها سلطانهم على عاصمة اسمانيا •

وكانت الصناعات المعدنية في مجريط مزدهرة ازدهارها في الموقت الحاضر في طليطلة Toledo المجاورة ، واذا ذكرنا أن مجريط كانت في بدء نشأتها قلعة عسكرية حصينة وتفرا يرابط فيها المجاهدون المسلمون طورا للدفاع عما وراء ظهرانيهم من حدود الدولة الاسلامية أو لمهاجمة المدن المسيحية الواقعة فيما وراء جبال وادى

الرمل طورا آخر - فانه من السهل علينا أن نتصور مدى خطر صناعة السلاح في مجريط العربية وقد استمرت هذه الصناعة على جانب كبير من الأهمية بعد احتلال النصارى للمدينة ، فنعن نرى في الوثائق التي تتحدث عن مدريد في القرن الرابع عشر الميلادي اشارات متعددة الى ما كان يصنع في المدينة من سيوف ورماح ودرق ( وهي كلمة بقيت في الاسبانية صورتها العربية اذ هي adarga وتروس وخناجر ، وربما كان الشارع الذي يتفرع اليوم من «الميدان الأكبر» والذي يطلق عليه اسم «قوس السكاكينية Arco de هو الشارع انذي كان يؤوي تجار السلاح •

ولم تقتصر مجريط على الصناعات المتعلقة بالأسلحة ، يل كانت مهدا لعدد آخر من الصناعات المعدنية مثل القضبان الحديدية التي تغطى نوافذ البيوت وشرفاتها ، وقد كان من أشهر الحدادين والخراطين انذين كانوا أساتذة هذه الصنعة في مدريد المسيحية خلال القرن الخامس عشر اثنان من المسلمين حفظت لنا الوثائق اسميهما وهما حامد دى كوباس Hamad de Cubas وحامد دى جرينيون المحامد دى كوباس قفي هذين الاسمين مظهرا لذلك التزاوج والاختلاط بين الأسماء العربية والاسبانية ،

ويطول بنا الأمر لو تتبعنا سائر صناعات مدريد التي ورثها النصاري عن المسلمين المجريطيين والتي بقيت آثارها في مختلف الشوارع الضيقة التي تحفل بها مدريد القديمة ومازال كثير منها يحمل أسماء أصحاب المهن المختلفة مثل الصافارين والنحاسين والدباغين والقراقين (الذين يصنعون الأقراق وهي الأحذية الفلينية والحرازين (صاغين والجرازين والقرازين والمساغين والجباحين (جامعي العسل من المناحسل) والشماعين والغرانين والعطارين ٠٠٠ الى آخره ٠

ونسجل في النهاية أن أسواق مدريد المسيحية ظلت فترة طويلة بعد فتح النصارى لها تسير في رسومها وأوضاعها على ما جرت العادة به في مجريط العربية ، فقد كان يشرف على الأسلواق ويتفقدها حسبما جاء في القانون الذي أصدرته بعدية العاصمة في القرن الثالث عشر موظف يدعونه بالاسبانية المحتسب» العربي، لفظ يمكن أن نستشف بسهولة من ورائه لفظ «المحتسب» العربي، وهو الذي اعتدنا أن نراه في المدن الاسلامية الأندلسية مكلفا بالاشراف على السوق ومراقبة الأسلامية وتوقيع العقوبات على المدلسين والغاشين ورافعي الأسعار بغير وجه حق ، ومازالت وظيفة المعروفة في المحصور الوسطى •

| - |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| ; |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |



## تاريخ مجرك العربة

لم تحفظ لنا المراجع الأندلسية كثيرا من أخبار مجريط ، وكل ما نجده سطور متناثرة هنا

وهناك لا تمدنا بالكثير وان كنا نستخلص منها معلومات تلقى أضواء كثيرة على تاريخ المدينة الاسلامى ، وتؤكد ما ذكرناه من تزايدمكانة هذا الثغر وعلو شأنه حتى انه لم يلبث أن أصبح بعد أقل من خمسة قرون على فتح المسيحيين لها عاصمة لاسبانيا كلها .

وأول ما نعرفه عن تاريخ مجريط العربية هو ذلك النص الذى سبق أن نقلناه عن أمير مؤرخى الأندلس ابن حيان القرطبى حسول انشاء المدينة ، وهو نص يدلنا على مدى الاهتمام الذى كان يوليسه الأمير محمد بن عبد الرحمن خامس أمراء بنى أمية فى الأندلس لهذا الثغر الجديد ولكل المنطقة المحيطة به من طليطلة الى مدينة سالم •

ولم يحدد لنا ابن حيان تاريخ انشاء مجريط في عهد الأمير محمد، وهو عهد ليس بالقصير ، اذ هو يمتد بين سنتي ٢٣٨ و ٢٧٣ ه . ( ٨٥٢ ـ ٨٨٦) ، ولكن هناك خبرا آخر حفظه لنا ابن حيان أيضا في كتابه المخطوط الذي نقلنا عنه النص الأول ـ وسوف نعرض له بعد قليل ـ نستخلص منه أن بناء مجريط كان ينبغي أن ينم قبل سنة قليل ـ كستخلص منه أن بناء مجريط كان ينبغي أن ينم قبل سنة كان ينبغي أن ينم قبل سنة المديدية لم تمثل محل

خطرا حقيقيا على الثغور الاسلامية الممتدة بين طليطلة ومدينة سالم الا منذ أن ولى عرش جليقية وأشتوريش الملك ألفنش بن أردون ألمعروف باسم الفونسو الشالث العظيم Alfonso ill el Magno في سنة ٢٥٢ ( ٨٦٦ ) ، وهذا هو ما يحملنا على الاعتقاد أن انشاء مجريط كان في حدود هذه السنة أو قبلها بقليل ...

ويوافينا ابن حيان بعد ذلك في أخبار سنة ٢٥٧ (٨٧١) بجديد لا نراه الا في كتابه(١) ، اذ يقول متحدثا عن أهل طليطلة :

« وفيها أيضا غدر أهل طليطلة ، وفارقوا الطاعة ، واختلفت أهواؤهم ٢٠٠٠(٢) داخل مدينتهم ، يتنافسون في الرياسة ،فيقتل بعضهم بعضا كل حين ، ولا يبعد الى غيرهم ، وفي حالهم هذه قتلوا أميرهم محمد المعروف بابن بلوش وهو منهم ، وقد كانوا سالوا السلطان استعماله عليهم ، فدبرهم حينا ، ثم وثبوا عليه فقتلوه ، ونفوا مسونة نده الى مجريط ، فقتله بها عبيد الله بن سالم ،وأرسل برأسه الى الأمير محمد بقرطبة » ٠

ونحن نستخلص من هذا النص القصير عدة حقائق لها قيمتها في تسجيل بعض الأخبار الجديدة عن مجريط الاسلامية ، أولها أننا نرى هنا اسم عامل مجريط للأمير محمد ، ويبدو لنا أنه أول عامل للمدينة الحديثة العهد بالانشاء ويستحق اسم هذا العامل وقفية متأملة ، فنحن نرى نسبه ينتهى الى سالم ، والذى نعرفه مما ذكره ابن حزم الأندلسي في كتابه «جمهرة أنساب العرب »(٣) أن هناك

<sup>(</sup>١) جاء هدا النص في القطعة المخطوطة من كتلب « المقتبس » والمحفوطة ني مكتبة جامعة القروبين بفاس » ورقة ٢٦٩ ب . وقد قمنها بتحقيق هذه القطعية وهي الآن تحت الطبع في بيروت .

<sup>(</sup>٢) قطع في الاصل بقدر عدة سطور .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة ٤ نشر ليفي بروقنسال ص ٢٦٦

عائلة كبيرة تدعى بنى سالم كانت قد استقرت منذ الفتح الاسلامي في منطقه التغر الأدني بين طبيطلة وسرقسطة وكانت تتوارث حكم المدن الكبرى في هده المنطقة ، وأول من نعرفه من هده الأسرة هو سالم بن ورعمال بن وكذات المصمودي من موالي بني محروم ، فهي اذن من البربر الذين قدموا مع العرب في جيش طارق بن زيد من شمال افريقية ، وسام هذا هو الذي تنسب اليه « مدينة سالم » الواقعة في منتصف الطريق بين مدريد وسرقسطة ، وقد كان من أبنائه قائد مشمهور كذلك هو الفرج بن مسرة بن سالم الذي له يرجع الفضل في بناء مدينة « وادى الحجارة » ومن أجل ذلك كان يطلق على الأسرة البربرية الأصل كانت هي التي اضطلعت بتعمير هذه المنطقة الثغرية كلها واستحداث مدنها والنهوض بأمورها ، فاذا كنا نعرف أن أول عام على مجريط كان يدعى عبيد الله بن سالم فلا نظننا بعيدين عن الصواب اذا قدرنا أن هذا القائد لابد أن يكونمن تلك الأسرة المشهورة التي بنت أهم مدن هذه المنطقة في أيام المسلمين وهما وأدى الحجارة ومدينة سالم .

ونستخلص من نص ابن حيان كذلك أن مجريط ظلت وفيسة لسلطة الأمير بقرطبة متمسكة بطاعته على الرغم مما كانت تضطرب به طليطلة عاصمة الكورة من الفتنة والخلاف ، وأن أهل طليطلة كانوا يعرفون ذلك حينما نفوا عاملهم مسونة المذكور اليها ، اذ لم يفعلوا ذلك الا بهدف التخلص منه ، وقد حدث ما توقعوا ، فان عامل مجريط حييد الله بن سالم المذكور – لم يتردد في قتله وتوجيسه رأسه الى الأمير محمد .

ويدلنا هذا النص فضلا عن ذلك على أن الأمير محمدا حينما بنى مجريط وغيرها من فلاع هذه المنطقة الممتدة على السفوح الجنوبية لجبال وادى الرمل لم يكن يرمى بذلك الى الدفاع عن طليطلة ضد هجمات

النصارى فحسب، وانما اتخذ من تلك الحصون قواعد تحيط بطليطة وتأخذ بمخنقها اذا تجددت فيها المعصية أو مال أهلها الى التشغيب، والواقع ان طليطلة كانت قد أصبحت منذ فتحها المسلمون وكرا للعصيان والثورة ، وكانت جيوش الأمراء الأمويين بقرطبة تتكرر عليها بالغزو فتخلد تارة الى الطاعة ، ثم تعود الفتنة فيها الى الاضطرام من جديد ، وأخيرا رأى هذا الأمير الأندلسي العظيم الذي تجلت مواهبه السياسية والعسكرية في أكثر من مناسبة أن خير ما يضمن له السيطرة على طليطلة مو أن يحيطها بنطاق من القلاع الحصينة يشحنها برجاله وخاصته ليكونوا رقباء على طليطلة وطلائع الحيوش الماصمة الأندلسية اذا ندتمن أهلها ثورة أو نزعوا الى خلاف لحيوش المحاصمة الأندلسية اذا ندتمن أهلها ثورة أو نزعوا الى خلاف وكان اعتماد الأمير محمد في ذلك على أسرة بني سالم أصحاب وادى الحجارة ومدينة سالم الذين أثبتوا للأمير ولاءهم واخلاصهم في مناسبات كثيرة (۱) ،

## مجريط في أيام الخلافة الأموية:

ولاتمدنا المراجع الاسلامية بعد ذلك من أخبار مجريط الا بالقليل النزر ، ومن ذلك أننا نعسرف اسم العسامل الذي أسند اليه الخليفة القرطبي العظيم عبد الرحمن الناصر حكم هذا البلد في سسنة ١٦٧ (٩٢٩) ، وهو عبد الله بن محمد بن

<sup>(</sup>۱) أورد ابن حيان فى هذه القطعة من كتاب « المقتبس » أخبارا كثيرة عن بتى سالم المذكورين ، وهى تدل على أنهم كانوا دائما أكثر حكام الثغور اخلاصها لقرطبة وايقاعا بالثوار الخارجين على الطاعة فى هذه الجهات .

ابن عبيد الله (١) . ولسنا نستبعد أن يكون هـ ذا العامل حفيدا لعبيد الله بن سالم الذى ذكرناه فى الفقرات السابقـ ، لاسيما وأننا اعتـ دنا أن نرى مناصب حكم الجهات والأقاليم فى أكثر الأندلس ولاسيما فى مناطق الثغور يتوارثها أفراد الأسرة الواحدة .

ويبدو أن نصاري مملكة ليون Leon في عهد الخليفة الأندلسي العظيم عبد الرحمن الناصر هاجموا مجريط في احدى غاراتهم . ولا تحدثنا المراجع الاسلامية المعروفة حتى اليوم عن تلك الغارة ، ولـكن المؤرخ المسيحي سامبيرو Sampiro يذكر في مدونته أن ملك ليون ردَّمير الثاني Ramiro II استولى على مجريط في سنة ٩٣٢ ( التي تقابل ٣٢٠ هـ ) (٢) ، واهمال المراجع الاسلامية لهذه الغارة يدل على أنها كانت أمرا عابرا غير ذي خطر • ولعلها كانت غارة خاطفة من تلك التي اعتدنا عليها في مناطق الثغور ، وربما قدر فيها للملك النصراني بعض النجاح ، ولكنها لم تعن احتــلالا للمدينة بمعنى الكلمة ، فاننا نعرف من أخبار مجريط أنها ظلت قاعدة اسلامية بعد ذلك بسنوات قليلة • وقد ما أمدتا ابن الأبار باسم عامل جديد لها من قبل الخليفة الناصر في سنة ٣٢٤ (٩٣٦م) هو أحمد بن عبد الله بن يحيى بن يحيى الليثي(٢) ، وأحمد هذا هو حفيد الفقيه الأندلسي المشهور يحيى بن يحيى الليثى المصمودي تلميذ مالك بن أنس وراوية الموطأ ومدخـــل المذهب المالكي الى الأندلس ، واذا قدرنا ما كان ليحيى بن يحيى وأسرته من بعده من

<sup>(1)</sup> أنظر كتاب « قطع من تاريخ لعبد الرحمن الناصر مجهول المؤلف » انشر الاستاذين ليفى بروفنسال وغرسية غومس ، ط ، مدريد وغسرناطة سنة ١٩٥٠ ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) انظر ليفي بروننسال : تاريخ اسبانيا الاسلامية ٢/٢ه - ٥٣

 <sup>(</sup>٣) ابن الابار: التكملة ، نشر أحمد بن أبي شنب والفسسريد بيل ، ط .
 المجزائر » ترجمة يقم ١١.

النفوذ الكبير في حياة الأندلس عامة فان لنا أن نرى في تعيين الفقيه الفرطبي الكبير واليا على مجريط مظهرا من مظاهر خطر هدا الثغر ودلالة على علو مكانته ما بين مدن النغور الأندلسية ويبدو أن الحرب على الحدود الاسلامية كانت سجالا في هذه السنوات ، وأن نصارى انتغور المسيحية القريبة من مجريط مثل شقوبية وأن نصارى انتغور المسيحية القريبة من مجريط مثل شقوبية العامل انفقيه المجاهد الذي يذكر ابن الأبار عنه أنه خرج في السنة المذكورة (٣٢٤ هـ - ٩٣٦ م ) الى بلاد النصارى فشن عليها غارة عنيفة أوقع فيها بهم ( ولعلها كانت انتقاما لحملة ردمير السابقة قبل ذلك بأربع سنوات) ، وعاد الى مجريط محملا بالغنائم ،ولكن قبل ذلك بأربع سنوات) ، وعاد الى مجريط محملا بالغنائم ،ولكن عبد الله قتالا شديدا ولكنه استشهد هو وسبعة عشر من أصحابه ، ويبدو أن بقية جيشه اضطرت الى الاحتماء بقلعة طلمنكة القريبة ، فحملوا جسد قائدهم معهم ودفنوه في تلك القلعة ٠

ونعرف بعد ذلك أن مجريط كانت من بين الثغور التي تردد عليها بطل الأندلس العظيم المنصور بن أبي عامر في غزواته المتكررة لاسبانيا النصرانية ، فابن عذاري يذكر في « البيان المغرب » أن الحاجب العامري خرج بالصائفة من قرطبة يوم عيد الفطر سلتة ٣٦٣ هـ (٩٧٧م) فاجتمع بمجريط مع غالب قائد التغلر الأدني وصاحب مدينة سالم ، ومنها توجه الاثنان الى أرض النصاري ، وافتتحا في هذه الغزوة حصن موله(١) ،

<sup>(</sup>۱) أنظر البيان المغرب ٢٦٥/٢ ، وليفى بروفنسال : تاريخ ٢١٣/٢ \_ ٢١٤) ولم يحدد ليفى بروفنسال مكان حصن موله المذكور ، وان كان يقن أنه من بين القلاع المسيحية فى السفوح الجنوبية لجبال وادى الرمل ، على أن المستشرق الاسباني أوليفر أسين يعتقد أن الأقرب الى الصواب هو أن يكون الحصن الذى يسمى الميوم

وفى أثناء هذه الحملة التى كان لها فضلل فى سطوع نجم المنسورين أبى عامر وصعود طالعه تواطأ هو والقائد غالب على الايفاع بجعفر بن عثمان المصحفى الحاجب ودبرا أمرهما فى ذلك حتى انتهيا الى تنحيته عن الوزارة وتمهيد السبيل بذلك أمام ابن أبى عامر لكى بستولى على مقاليد السلطة وتصبح له الكلمة العليا فى الأندلس .

### مجريط والفتنة القرطبية

ولكن الدولة الاسلامية في الأندلس لا تلبث أن تتصدع في أوائل القرن الخامس الهجرى بعد قتل عبد الرحمن بن المنصسور العامرى سنة ٣٩٩ ( ٢٠٠٩ م ) ، ثم تستمر الفتنة المدمرة ، وتدور الحرب الأهلية الجائحة التي لم ينتظم للأندلس بعدها شمل ، وكان بطلا هذه الحرب المشئومة هما سليمان بن الحكم المستعين مع من اتحاز اليه من البربر وحلفائه من نصارى قشتالة وغريمه محمد بن هشام بن عبد الجبار المهدى يعاونه القائد الصقلبي واضح ومن أزره من نصارى افرنجة (برشلونة) ، وتدور بين الفريقين معارك رهيبة فيما بيز سنتى ٤٠٠ و ٣٠٤ . وانما أشرنا الى هذه الوقائع لأن كثيرا منها دار في تلك المنطقة المحيطة بمجريط : عند قلعة عبد السلام Alcala de Henares وعلى ضفاف وادى شرنسة هذه صور لنا الشاعر الأندلسي السكير أبن دراج القسطالي طرفا من هذه الحروب في قصيدته الدالبة التي مدح بنا سسنيمان من هذه الحروب في قصيدته الدالبة التي مدح بنا سسنيمان ألمستعين وهنأه بانتصاره والتي يقول فيها:

حتى ارتقيت من المنابر رتبة في قبسة الملك الذي صنهاجة وسراتها ودعاتها ورعاتها هم نوروا لك ليل كل مضلة حلفوا بربهم لعقد خلافة وبها استقاد لهم ملوك عداتهم واستودعواجنبي «شرنبة» وقعة دلفوا الى شهباء حان حصادها

عزت بها غر الرجال وصيدها وزناته أطنابها وعمودها (۱) وبناتها وحماتها وأسودها سمرا وبيضا ما تجفغمودها أوصاهم ألا تحل عقردها وعنا لهم جبارها وعنيدها هد الجبال الراسيات وئيدها بظبي رؤوس الدارعين حصيدها

وشعاب «قنتيش» وقدحشرت لهم

أمم بغاة لا يكت عديدها (٢)

## ثورة عبيد الله بن المهدى في هجريط

ولابد أن مجريط أصابها من نار هذه الفتنة شواظ ، فهى تقع فى صميم هذه المنطقة التى شهدت ذلك الصراع الدامى العنيف بين المسلمين بعضهم والبعض ، بل اننا لا نلبث بعد ذلك بسنوات أن نرى «مجريط» مهدا لثورة أخرى أوشكت معه أن تتحول الى عاصمة لخلافة أندلسية جديدة تنازع قرطبة والقاهرة وبغداد .

وقد كان بطل هذه الثورة الجديدة رجلا غامضا اختلف حول حقيقته الناس ، وكان العالم الأندلسى الكبير ابن حزم القرطبى هو الذى روى لنا خبر ثورته فى سطور موجزة من كتابه ( نقط العروس فى تواريخ الخلفاء » اذ يقول فى الكلام عمن طلب الخلافة ولم يتم أمره:

 <sup>(</sup>۱) صنهاجة وزنانة من أكبر القبائل البرىرية ، وكان البربر يؤيدون سليمان الستمين في قتاله لمحمد بن هشام المهدى زعيم الحزب الاندلسي .

<sup>(</sup>۲) 'نظر دیوان ابن دراج القسطلی ، تحقیق د. محمود علی مکی ، نشرالکتب الاسلامی بدمشق سنة ۱۹۶۱ ص ۳۲ ـ ۳۶.

« عبيد الله بن المهدى ، قام على المستكفى بمجريط ، وثب به وقتل • قال أبو محمد (أى ابن حزم) : صح عندنا أنه لم يكن عبيد الله بن المهدى ، وانما كان غلام العطار المعروف بالفصيح وادعى أنه عبيد الله بن المهدى » (۱) .

على أن نص ابن حزم الذي نقلناه هنا بنصه من الايجـــاز والاقتضاب بحيث لم يكن من السهل تأويله ، وهذا هو ما جعــــل الأستاذ أوليفر أسين مؤرخ مجريط \_ وهو أول من استفاد منه \_ يبعد في تفسير هذه الثورة ويختلط عليه أمرها ، فقد ظن المؤرخ اللغوى الجليل أن هذا الثائر الذي أماط ابن حزم اللثام عن حقيقة شخصيته ، وهو غلام الفصيح العطار ، انما قام بثورته ونادى بنفسه خليفة منتحلا شخصية عبيد الله المهدى منشىء دولة الفاطميين التي أعلنت أولا في القيروان سنة ٢٩٦ (٩٠٩م) ثم اتسعت بعد ذلك فشملت الشمال الافريقي كله قبل أن تحتل مصر في منتصف القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) ، وكان عبيد الله المهدي أول خلفاء الفاطميين يحكم تلك الدولة الجديدة فيما بين سنتى ٩٠٩ و ٩٣٤ م ٠ وقد ظن أوليفر أسين أن غلام الفصيح الذي اتخذ من مجريط مركزا لثورته السياسية والدينيــة كان واحدا من الدعاة الفاطميين الذين كانت الدعوة تبعث بهم الى مشارق العالم الاسلامي ومغاربه ، وأنه موه على الناس مدعيا أنه عبيد الله المهدى ، ولكن المستشرق الاسباني لم يستطع أن يقطع بتاريخ محدد لهذه الثورة،

<sup>(</sup>۱) نقط العروس ، بتحقیق الدکتور شوقی نمیف ، فی مجلة کلیة الآداب بجامعة القاهرة ، سنة ۱۹۵۱ ص۸ه - ۵۹

فهو لم يعرف ما اذا كانت قد نشبت قبل وفاة مهدى الفاطميسين الحقيقى أو بعدها ، ونو أنه رجح أن يكون ذلك بعد وفاته في ٩٣٤م بسنوات قليلة ، أى فى أيام عبد الرحمن الناصر أول خلفاء بنى أمية فى الأندلس(١) .

وقد ناقشنا رأى أوليفر أسين في بحث أفردناه لهذه الشورة ونشرناه في « صحيفة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد »(٢) ، وانتهينا من اعادة دراسة هذا الحدث التاريخي الذي كانت هجريط ميدانه الى رأى آخر ، هو أن هذا الثائر الجرىء لم تكن له أدني علاقة بالدعوة الفاطمية ولا بمؤسس دولتها عبيد الله المهدى ،وانما كان ثائرا على الخليفة الأموى محمد المستكفى بالله الذي تربع على عرش قرطبة سنة وبضعة شهور بين عامى ٤١٤ و ٤١٥ هـ • (من عرض قرطبة سنة وبضعة شهور بين عامى ٤١٤ و ٤١٥ هـ • (من الحافلة بالفتن والحروب الأهلية التي أعقبت تصدع خلافة الأمويين بالأندلس (٣) •

أما انسخصية التى حاول الثائر المجريطى انتحالها فقد كانت شخصية أحد أمراء البيت الأموى وهو عبيد الله بن محمد بن هشام ابن عبد الجبار ، وأبوه هو محمد بن هشام المعروف بالمهدى الذى كان أول من فتح باب الفتنة فى الأندلس بثورته على عبد الرحمن ابن المنصور بن أبى عامر فى جمادى الثانية سنة ٣٩٩ ( فبراير

<sup>(</sup>۱) أنظر تاريخ أسم مدريد ص ٢٦٦ ــ ٢٦٨

 <sup>(</sup>۲) محمود مكى : حول ثورة عبيد الله بن المسدى فى مجروط « بحث بالاسبانية » صحيفة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد ، المجلدان التاسع والعاشر سنة ١٩٦١ – ١٩٦١ ص ٢٥٥ – ٢٦٠ « القسم الأوربي »

 <sup>(</sup>۳) عن حكم المستكفى أنظر ليقى بروفنسال: تاريخ اسيانيا الاسلمية
 ۲۳۵/۲ – ۲۳۲ ، والمستكفى هذا هو والد الاميرة الشاعرة المشهورة ولادة صاحبة
 ابن زيدون .

١٠٠٩ م ) ، ونحن نعرف أن محمدا المهدى هذا ولى الخلافة مرتين قبل أن يغدر به أنصاره ويقتلوه في ٢٣ يوليه سنة ١٠١٠ ،وكان مصرعه بعد أكثر من سنة من صراع مستمر مع سليمان بن الحكم المستعن دار أكثره في منطقية الثفر الأدنى وعلى ضفاف وادى شرنبة كما رأينا من قبل في الأبيات التي نقلناها عن ابن دراج القسطلي ، أي في نفس المنطقة المحيطة بمجريط ، وهذا هو ما جعلُّ ثائر مجريط ينتحل شخصية ابن يدعى عبيد الله لهذا الخليفة المنكود الذي قضى الشطر الأخير من حياته متنقلا في أنحاء الثفر الأدنى (طليطلة) خلال ذلك الصراع العنيف الذي دار بينه وبين خصومه ومنافسيه ، وقد ذكر أبو محمد بن حزم بالفعل في كتاب آخر من كتبه(١) أن المهدى قد أعقب بالفعل ولدا يدعى عبيد الله توفى يقرطية دون خلف • وهكذا نرى أن غلام الفصيح المذكور أراد أن يموه على الناس مدعيا أنه عبيد الله المذكور ومطالبا بالخـلافة باعتبارها مراثا له من « أبيه » الذي غدر به أنصاره وقتلوه ،وكانت ثورته اذن على « ابن عمه » المستكفى بالله على حد زعمه • ولكن هذا النسب الذي ادعاء المفامر الجريء لم يكن ليفيب على رجل واسع العلم بأنساب بني أمية مثل ابن حزم وان كان قد خدع به قوما كثيرين ناصروه والتفوا حوله من أهل مجريطً •

وقد كان غلام الفصيح المذكور لا يخلو مع جرأته وجسارته من معرفة بالأدب ومشاركة في قول الشعر ، كما تشهد بذلك ترجمته التي نقلها الحميدي في « جذوة المقتبس » عن أستاذه ابن حرزم ، والتي أورد له فيها مختارات من قصيدة له قالها بمناسبة ثورته :

 <sup>(</sup>۱) جمهسرة انساب العسسرب ، نثر ليقى بروفنسال ، ط٠ القاهرة سنة
 ۱۹۲۸ ص ۹۳

یامن یعــذبنی مســتعذبا ألمی

یکفیــك ماقد بری جسمی من الألم

حکمت لی بقضاء غیر مقتصـــه

تفـدیك نفسی من قاض ومن حـکم

یا قصر قرطبـــة هیجت لی شجنا

لــا تأبدت بعـد الــکنس الرئم

معــاهد عمرت فیهــا خلافتنــا

اکفنــا فوقهــا بالجــود كالدیم

ایام للمـلك الهـــدی دولتـــه

فیها فقد أصبحت فی الدهر كالحلم

فنها فقد أصبحت فی الدهر كالحلم

فنها فقد أصبحت فی الدهر كالحلم

ومارن كشهاب النــار مضطرم(۱)

ونحن نرى من هذه الأبيات أن الثائر المحريطى الذى زعم أنه ابن المهدى يبكى الأيام التى كان «أبوه» المزعوم يتربع فيها على العرش فى قصر قرطبة ثم يصرح بعزمه على الثأر لمصرع المهدى وتصميمه على استرداد «عرشه» المغتصب، ويبدو من الواضح أن هذه الأبيات قد قيلت بمناسبة الثورة التى أعلنها على المستكفى ذلك الشاب الطموح الجسور، والتى لو قدر لها نجاح لأصبحنا نرى مجريط منذ أوائل القرن الحادى عشر وقد تحولت الى مقر لحلافة أندلسية أموية جديدة وعاصمة للمملكة الاسلامية فى اسبانيا قبل أن يقدر لها أن تصبح عاصمة اسبانيا الكاثوليكية بخمسة قبل أن يقدر لها أن تصبح عاصمة اسبانيا الكاثوليكية بخمسة قوون ٠

غير أن محاولة الفتى المجريطي غلام الفصيح العطار انتهت الى الفشل ، وقتل هذا الثائر المحتال بعد أو وفق الى اقناع كثير من

<sup>(1)</sup> جلوة القتبس ، ترِجمة رقم ٩٨٣ « ط ، القاهرة سنة ١٩٥٢ »

أهل مجريط بعدالة قضيته ، وانتهى أمره ، ولو أن ذكراه لم تنقرض تماما من المدينة ، فاننسا نجد في خرائط مدريد القديمة أنه كان هناك في بعض أحيائها ذات التاريخ العربى شارع كانوا يدعونه Calle de Alatar أقرن السابع عشر (١) ، فهل يكون في هسندا الاسم مايذكر بتلك الثورة التي حمل لواءها في مدريد ذلك الفتى الذي ادعى أنه أمير أموى مع أنه لم يكن في الحقيقية الا « غلام العطار » ؟ • • •

### مجريط في عصر الطوائف:

وقد أعقب انهيار الخلافة الأموية في أوائل القرن الحادي عشر الأندلس تمزقت الى دويلات صغيرة هي التي يعرفها التساريخ باسم «الطوائف» . وكانت مجريط في هذا التوزيع الذي جرى على تركة الأمويين هي وسائر مدن الثغر الأدني من نصيب مملكة طليطلة التي كان يحكمها بنو ذي النون الهواريون ، ونحن نعرف أن هذه المنطقة الواقعة في وسط شبه الجزيرة كانت هي أول ما تعرض من بلاد الأندلس لهجمات النصاري ، ولاسيما منذ أنوئي حكم قشتاله (الفونسو السادس حكم قشتاله (الفونسو السادس الفنيب أن انهبار الدولة الإسلامية في الأندلس لم يبدأ من أطرافها في الشمال أو أقصى الغرب ، بل بدأ من الوسط : من هذه المنطقة الحيطة بطليطلة على السفوح الجنوبية لجبال وادي الرمل ، وهذا الحيطة بطليطلة على السفوح الجنوبية لجبال وادي الرمل ، وهذا

<sup>(</sup>۱) أنظر بحث الاستاذ أوليفر أسين عن « الصناعة في مدريد منه انشائها حتى سنة ١٤٠٠ » معاضرة القاها الؤلف في الفرفة الصناعية في مدريد في ٣٠ نوفيبر صنة ١٩٦٧ كا ف مدريد الما ١٩٦٣ ص ٢١

هو ما أشار اليه الزاهد الطليطلي ابن العسال في أبيات قالها بمناسبة سقوط طليطلة في أيدى النصاري(١):

يا أهـــل أندلس حثوا مطيكم فما المقام بها الا من الغلط

الثوب ينســـل من أطـــرافه وأرى ثوب الجزيرة منسولا من الوســط

وكان هذا بالفعل بداية النهاية للاسلام في الأندلس ، فان انهيار هذه الجبهة الوسطى للاسلام الأندلسي كان نذيرا بانهيار باقى الجبهات ، فلم تلبث منطقة الثغر الأعلى (سرقسطة) أن سقطت بعد ذلك في أوائل القرن الثاني عشر وتلتها بعد ذلك القواعد الأندلسية الكبرى في القرن التالى ،

أما مجريط فقد استولى عليها ألفونسو السادس في سنة ٢٧٦ ( ١٠٨٣) في جملة ما استولى عليه من حصون تلك المنطقة ومدنها مثل طلمنكة ووادى الحجارة وغيرهما وأدى ذلك بعد سنوات قليلة الى سقوط القاعدة الكبرى: طليطلة في سنة ٤٧٨ (١٠٨٥) وكانت هذه أول كارثة كبرى تحل بالاسلام في الأندلس، ولم يستقل هذا القطر من تلك العثرة على الرغم مما بذله المرابطون بقيادة زعيمهم العبقرى يوسف بن تاشفين في سبيل استنقاذ هذه العاصمة من أيدى القشتاليين ولا سيما بعد أن أحرز القائد المرابطي انتصارا ساحقا على ألفونسو السادس في موقعة الزلاقة المرابطي انتصارا ساحقا على ألفونسو السادس في موقعة الزلاقة

<sup>(</sup>١) ابن سعيد : الفرب في حلى المغرب « بتحقيق الدكتور شوقى ضيف » ٢١/٢

## مجريط في عهد المرابطين والموحدين

وبذا ينتهى تاريخ الحكم الاسسلامى فى مجريط ، ولم يفلح المرابطون ولا الموحدون من بعدهم فى استخلاصها من أيدى المسيحين ، هذا وان كانت الجالية الاسلامية ظلت فيها كبيرة حتى القون السابع عشر الميلادى •

ونحن تعرف من محاولات المرابطين استرجاع مجريط مايذكره بعض مؤرخى هذه الدولة من أن أمير المسلمين على بن يوسف بن تاشفين قاد في سنة ٥٠٣ ( ١١٠٩ ) جيشا عظيما حاصر به طليطلة وفتح طلبيرة Talavera de la Reina واستولى من أعمال طليطلة على سبعة وعشرين حصنا منها مجريط ووادى الحجارة وبالغ في النكاية ثم قفل الى قرطبة (١) ٠

ولو صبح هذا الخبر - ولسنا نميل الى تأكيد صحته - فان بقاء مجريط فى أيدى المسلمين لم يطل ، اذ سرعان مانجد هذه المدينة وقد أصبحت قاعدة نصرانية تتوجه منها جيوش قشتالة لغزو بلاد المسلمن بعد أن كان الأمر بضد ذلك من قبل •

ولم تكن هذه هى المحاولة الأخيرة من أجل الاستيلاء على مجريط، فقد تكرر ذلك مرة أخرى بعد تسعين سنة في أيام الخليفة الموحدي

<sup>(</sup>۱) أنظر ابن أبى زرع: روض القرطاس ٨٥/٢ ، ط . فاس سنة ١٩٣٦ و السلاوى: الاستقصا « ط . الدار البيضاء » ٥٩/٢ ، على أن المؤرخين ابن عدارى وابن القطان سوهما أوثق من كتب عن تأريخ الموحدين – لم يشيرا فيما كتباه الى فتح مجريط ، والإهمان يكتفيان بتسمية هذه الحملة « غزوة طلبيرة » ( انظر نظم الجمان لابن القطان بتحقيقنا سط . تطوان سنة ١٩٦٤ ص ١٣ – ١٤) والعصن الموحيد الذي يشير ابن القطاسان الى فتحه من حصون منطقة مجريط هو قنائش Canales . وانظر كذلك مقال المستشرق الاسباني أويشي ميراندا : روض القرطاس والمرابطون – مجلة اسسبيريس – الرباط سنة ١٩٣٠ ص ١٩٣٥ .

العظيم أبى يوسف يعقوب المنصور ، يقول المؤرخ المغربي الناصري السلاوى مى ذلك بعد حديثه عن موقعه الارك Alarcos التى هزم فيها جيوش ملك قشتاله الفونسو الثامن هزيمة ساحقة سنه ٥٩١ (١١٩٥):

« ثم تقدم المنصور الى مدينة طليطلة ، فحاصرها وقاتلها قتالا شديدا ، وقطع أشجارها وشن الغارات على ماحولها من البلاد ، وفتح فيها عدة حصون مثل قلعه رباح تقافلات وودى احجارة ومجريط وجبل سليمان (؟) وافليج (Ucles) وكتير من أحواز طليطلة ، ثم ارتحل من طليطله الى طلمنله المعامد ، فدخلها عنوة بالسيف ، ففتل المقاتلة وسبى النساء والذرية وغنم أموالها وهسلم أسوارها واضرم النسيران في جوانبها ، وتركها قاعا صفصفا » (۱) .

ولكن هذا الفتح \_ لو صح خبره \_ كان مثل سابقه فى أيام المرابطين عابرا لم يقدر له دوام ولا اتصال ، وهذا فى الواقع أمر طبيعى اذ لم يكن من المكن أن يحتفظ المسلمون بمجريط وطلمنكة ووادى الحجارة وقلعة رباح مادام النصارى مسيطرين على طليطلة، ولهذا فان هذه الغزوة لم يترتب عليها استرداد المدن المدكورة فى النص بمعنى الكلمة ، وانما كانت غارات تخريبية لم يهدف من ورائها الى احتلال .

وفى سنة ٥٩٣ ( ١١٩٧ ) يتوجه المنصور مرة أخرى من اشبيلية الى قرطبة ومنها الى طليطلة ، ويصف لنا ابن عذارى هذه الحركة بمزيد من التفصيل فيقول :

« ولما بلغ المنصور بقرطبة مراده ، وأحمل تدبيره وأكمل استعداده ، تحرك رحمه الله على أيمن الأقدار ، ومساعدة من خدمة الليل والنهار ، وأخذ على طريق طلبيرة ، وقد كان أذنونش اللعين

<sup>(</sup>۱) المسلاوي: الاستقصا ۱۷۴/۲

( ألفونسو الشامن ) عند اشراف المنصور على بلاده ، بعسائر المسلمين قدم رسله في طلب المهادنة والاستسلام ، والوقوف عند الأمر والالتزام ، فنظر المنصور بنور التوفيق والرشاد ، ألا يحل ما انعقد عليه العزم من صريمة الغزو والجهاد ، فانصرف رسله من غير جواب ، الا انتظار سنان وصارم قضاب .

وتمادى المشى على هذا الأسلوب، وعلى ما أمل من المرغوب، حتى كان الالمام بطليطلة، فغشيها أعظم مما تقدم من الانتهاك والانتهاب، بالاستئصال والاتلاف والاذهاب، ثم اتصلت الأنساء أن الكافر البرشلونى أمد أذفونش برجاله وأبطاله، وهم بحصن مجريط يقدمون ويؤخرون، ويخوضون فيما لا يفعلون، فقصد المصدور اليهم وصمم نحوهم تصميم الواثق بالعلى الكبير، رجاء أن تزل أقدامهم، وعسى أن يحركهم حمامهم، وعند مما أشرف المسلمون على الحصن المذكور، وأحدقوا به احداق الهالات بالبدور، وأكثروا انتهليل والتكبير، والتعظيم للعلى الكبير، فكادت تتصدع وأكثروا انتهليل والتكبير، والتعظيم للعلى الكبير، فكادت تتصدع لحياء الصخور، ويهتز لصكتها رميم أهل القبور، فعند ذلك انصدعت جموع أذفونش وأسلمه أحلافه، وجعل يتعلق بجباله، لحرقه وأوجاله و

ولما بلغ المنصور على حصن مجريط فوق ما أمل من المقصود ، وضعضعت صكة وطئه قاسيات القلوب ، ومزقت فل الكافرين من الحشود والجنود ، وعلم الكافر أنه لا يملك من أمره فتيلا ، ولا يحاول في كشف ما أنزل الله سبحانه متصرفا ولا تحويلا ، استقبل المنصور بحركته وجه الشرق ، فأخذ من حصن مجريط على وادى الحجارة في منازل وربوع ، وأشجار وزروع ، فمشى العمل فيها على ما تقدم من الترتيب ، في الاستئصال والتخريب ، ولما حلت العساكر بساحتها وانبسطوا على جنباتها تسابق بعض الناس الى البلد وقد كان الكافر شحنها بجملة رجاله وكماته ، وأهل الثقة عنده من حماته ،

مُخْرَجُوا الى الطائشة من أتباع المحلة وسوادهم ، فظهروا عليهم فى طرادهم ، حتى توالى السابقون فأكبوهم على أذقانهم ، وأوردوهم بين قتيل وجريح فى أنقابهم وأكفانهم ، (١) •

هذا هو نص ابن عذاری حول مناجزة يعقوب المنصور لمجريط نقلناه بنصه لأنه يطلعنا على مدی خطر هذه المدينة انتی أصبحت كما نری من أهم معاقل اسبانيا المسيحية وخطوط دفاعها ضد هجمات المسلمين على عكس ما كانت عليه فيما مضى ، وقد بلغ من خطرها أنها كانت أشبه بمعسكر القيادة العامة لجيوش النصرانية ، اذ كان عندها ملتقى قوات مملكتى قشتالة وأرغون Aragon • كذلك نرى أن مهاجمة المنصور الموحدى لها لم تكن بقصد احتلال طويل المدى وانما كانت احدى الغارات التى قصد بها « التخريب والاستئصال » فحسب كما ينص ابن عذارى •

وقد درس المستشرق الاسباني أويثي ميراندا في كتابه « تاريخ دولة الموحدين » حملة المنصور هذه مقابلا النصوص العربية على المسيحية ، فوصف لنا خط سيرها ، وقال ان الجيش الموحدي توجه من قرطبة شمالا الى طلبيرة Talavera ، ومنها الى مكادة Maqueda من قرطبة شمالا الى طلبيرة وبعد أن حاصرها سار الى أوريلية Oreja ثم توجه شمالا الى مجريط فاكتفى بشن الفارات عليها وانتساف بسائطها ، ويبدو أن جيوش قشتالة وأرغون المؤتلفة احتمت منه بأسوار المدينة، ثم اتجه المنصور شرقا الى قلعة عبد السلام Alcala de Henares في الجنوب وبعدها الى وادى الحجارة ، ثم انحرف الى وبذة Huete في الجنوب الغربي ، وأقليش Uclés وكونكة Cuenca ، وبعد ذلك قرر المنصور العودة الى قواعده بالأندلس فأخذ على طريق الكرس

<sup>(</sup>۱) ابن عداری : البیان المغرب \_ القسم الثالث الخاص بتاریخ الوحدین ، نشر اویثی میراندا الطبعة الثانیة تطوان سنة ۱۹۲۰ ، ص ۲۰۲ \_ ۲۰۳

الى أبدة Ubeda وبياسة Baeza ثم الى جيان Jaén وأخيرا عاد الى قرطبة بعد أن استغرقت منذه الحملة ضند طليطلة نحو أربعة شهور (١) .

وتؤكد لنا أخبار المدونات النصرانية ماسبق أن أشرنا اليه في نص ابن عدارى من تحول مجريط الى مركز استراتيجي له خطره في شن الغارات على الأندلس الاسلامية ، فنحن نجد فيها أخبارا عديدة عن الحملات التي وجهها ملك قشتالة الى بلاد المسلمية من هذه المواقع التي كانت في العصور السابقة ثغورا اسلامية جليلة ، من ذلك مايذكر في أخبار سنة ٢٠٩ هـ ، ( ١٢١١ م ) من خروج ألفونسو الشامن وابنه وولى عهده فرناندو Fernando بجموع كثيرة من مجريط ووادى الحجارة ووبذة وأقليش ، فاتجها شرقا في الطريق الخارج الى بانسية وشرق الأندلس فهاجما شاطبة عرف الجهات ووصلوا الى ساحل البحر الأبيض ثم عادوا وقد أسروا عددا من المسلمين وظفروا بكثير من ألفنائم (٢) ،

<sup>(</sup>١) أويشي: تاريخ الدولة الموحدية ص ٣٧٦ – ٣٧٨

<sup>(</sup>٢) كان من آنار هذه الحملات التي قامت بها جيوش قستالة من قواعدها في مجريط ووادى الحجارة وغيرها من هذه الثغور على بلنسسية وشرق الاندلس أن هاجر كثير من اهلها أما الى المدن الأندلسية التي كانت أكثر متعة واقل تعسرضا للخطر أو الى شمال أفريقية والشرق العربي . ويجدر بنا بهذه المناسبة أن نشير الى عالم مشهور من مدينة شاطبة التي ذكرنا هجوم النصساري عليها هاجر في هذه الظروف المضطربة الى مصر ، ونعني به المالم المفسر المقرىء القاسم بن فيره الرعيني الشهساطبي ( ٨٣٨ = ١١٤٤ م ) الذي ألقي عصا التسسيار في الاسكندرية حيث طار صيته ، وخلد اسمه بعد موته الى اليوم ، اذ اليه ينسب الحي والشاطئء المروفان باسم الشاطبي بالاسكندرية .

<sup>(</sup>٣) أويشى: تاريخ الدولة الموحدية ص ٢٨ ٤

## مجريط في ظل المسيحيين

ولا ينتصف القرن الشالث عشر حتى تطوى هذه الصفحات الأخيرة من تاريخ مدريد باعتبارها من ميادين الصراع بين الاسلام والمسيحية في الاندلس ، ولا نعود نسمع بعد ذلك عن أى محاولة جديدة لهاجمتها من قبل المسلمين ، ولا غرو فقد حددت موقعة العقاب Las Navas de Tolosa الواقعة سنة ١٦٠ (١٢١٢م) آخر مراحل هذا الصراع في أيام الموحدين ، فقد كان انتصار المسيحيين فيها على جيوش محمد الناصر ممهدا لسقوط القواعد الأندلسية الكبرى مثل قرطبة واشبيلية وجيان ومرسية وبلنسية والجزائر الشرقية (جزر البليار) ويطليوس في خلال النصفائة في من القرن الثالث عشر الميلادي ، وهكذا لم يشرف هذا القرن على نهايته حتى كانت الملكة الاسلامية قد انحصرت في غرناطة ومالقه والمرية ، أى في الجزء الجنوبي الشرقي من شبه الجزيرة ،

ومع ذلك فقد بقى فى مجريط أو مدريد كما أصبحت تسمى فىذلك الوقت عدد كبير من أهل الدجن او المدجنين Mudejares وهم المسلمون الذين احتفظوا بدينهم رغم خضوعهم للحكم المسيحى، ونود بهذه المناسبة أن نذكر حقيقة كثيرا ما تغيب على دارسى تاريخ الاسلام فى الأندلس ، هى أن الاسلام والثقافة العربية فى مدن اسبانيا لم يكونا ينتهيان بانتهاء سيطرة المسلمين السياسية أو العسكرية على البلاد ، ولنا فى مجريط مثل واضح على مانقول ، فهذه المدينة تعتبر نسبيا من أقصر مدن اسبانيا عمرا فى الاسلام ، اذ يقدر بقاء المسلمين فيها بأقل من ثلاثمائة سنة من وقت انشائها فى منتصف القرن التاسع الميلادى حتى أواخر القرن الحادى عشر ، منتصف القرن السابع عشر أى أكثر من خمسة قرون (١) ، وماذكر ناه أوائل القرن السابع عشر أى أكثر من خمسة قرون (١) ، وماذكر ناه

عن مدريد يمكن أن يقال عن أكثر مَدَن اسبانيا حتى ما لم يعرف له تاريخ اسلامي على الاطلاق ، وهذا هو مايفسر لنا الأثر العميق الذي خلفته الحضارة الاسلامية والعربية في اسبانيا كلها على طولها وعرضها .

هذا وقد ظل عدد المدجنين أو الموريسكيين المسلمين يتناقص في مدريد بالتدريج خلال العصور الأخيرة اما لهجرة كثيرين منهم الى مابقى من مدن الاسلام في الأندلس أو لاضطرار بعضهم الى التنصر تحت وطأة الاضطهاد الديني الذي تعرضوا له من جانب محاكم التحقيق La Inquisicion وتحدثنا المراجع التاريخية التي كتبت في القرن السابع عشر عن طرد مجموعة من الموريسكيين من مدريد في سنة ١٦١٠ وسنورد فيما يلى بيانا احصائيا بهؤلاء المسلمين الذين طردوا في تلك السنة لا من مدريد وحدها التي أصبحت في ذلك الوقت عاصمة اسبانيا ، بل كذلك من بعض المدن والقرى المجاورة لها :

٣٨٩ من مدريد

Torrejon de Velasco بیلاسکو ۷۱

۲۰۳ من باراخاس Barajas ( قرية ينسب اليها الآن مطار مدريد )

Talamanca من طلمنكة ۱۷٤

۱۵۳ من بالديمورو Valdemoro ( قرية الى جنوب مدريد تبعد عنها بنحو خمسة وعشرين كيلو مترا ، واسمها يدل على الأثر العربي فيها اذ معناه « وادى العربي»)

<sup>(</sup>۱) سبق أن أشرنا فى ثنايا هذا البحث الى أنه كان هناك حى « كبير فى مدريديقيم فيه الموريسكيون المسلمون ، وكان يطل على هذا الحى الواقع فى جنوب المدينة أحد أبوابها الكبرى وهو الذى يحمل باللات اسم « باب المسلمين » .

أُنْ الله الله الله المن المنافعة عبد السلام Alcala de Henares من طليطلة عبد السلام المنافعة عبد السلام المنافعة عبد الله المنافعة عبد الله المنافعة المناف

ولا شك في أن هـنه الأرقام لاتدل دلالة صحيحة تماما على عدد المسلمين الذين طردوا من منطقة مدريد ، اذ أتنا نعرف أن المؤرخين الاسبان القدماء ينزعون دائما الى تقليل أعداد الموريسكيين الذين حكم عليهم بالطرد توقيا لمهاجمتهم ورمى الحكومة الاسبانية بالتعصب ، ثم تهوينا منشأن النفوذ العربي والاسلامي في اسبانيا وهذا هو مايحملنا على الظن بأن الاعـداد الحقيقية للموريسكيين المطرودين كانت أكبر مما ذكر بكثير ، هذا فضلا عمن بقى منهم منظاهرا بالتنصر ، ولعلهم أكثر ممن طردوا بالفعل ،

JANER: انظر كتاب خانير: الوضع الاجتماعي للموريسكيين في اسبانيا: (١) Condición social de los moriscos de España, Madrid 1857, P. 347

# المياة ك محرك الربية

كانت مجريط العربية كما رأينا قلعة عسكرية حمدينة حافلة بالتجارة ومختلف ألوان الصناعة فان النشاط العلمى والثقافي فيها لم يكن دون ذلك • وعلى الرغم من حداثة انشائها نسبيا فانها لم تخل من علماء ورجال فكر نابهين يفخر بهم ماضيها الاسلامي ، وسنسجل في الصفحات التالية ماوقع لنا من أخبار حول علماء مجربط العربية أو أولئك الذين هاجروا من هذه المدينة أو اليها من الشخصيات البارزة في شتى ميادين الثقافة •

وأول من نعرفه ممن اشتهر من العلماء المجريطيين هو أبوعثمان سعيد بن سالم الذي كان من أشهر المحدثين في منطقة الثفر الأدنى، ويبدو أنه لم بجاوز دائرة بلده وما حوله ، فالمراجع لاتذكر من أسساتذته الا وهب بن عيسى الطليطلي ووهب بن مسرة الحجاري (من وادى الحجارة) وكان كلاهما من أشهر العلماء بالحديث في الأندلس ، أما سعيد بن سالم المجريطي فقد توفي في بلده سنة الأندلس ، أما سعيد بن سالم المجريطي فقد توفي في بلده سنة

منزلته درجة عظيمة بين أهل الثفر ، فقد كان طلبة هذه المنطقـة يرحلون اليه للسماع منه (١) .

ومن الأسر المجريطية المعروفة أسرة بنى حماد التى كان من أول ممثليها أبو المطرف عبد الرحمن بن عبد الله بن حماد ، ولد سنة ٣٣٠ ( ٩٤٢ ) في خلافة عبد الرحمن الناصر وكان واسع الثقافة ، يدل على ذلك تنوع اتجاهات الأساتذة الذين تلمذعليهم، فقد كان من بينهم عدد من أعظم الفقهاء وعلماء الوثائق من أمثال أبن الهندى وأبن العطار وابن أبي زمنين الالبيرى ، ولفوى وتحوى لاسمه شهرة طائرة في العالم العربي كله مشرقه ومغربه : هو أبو بكر الزبيدى الاشبيلي ، وكان عبد الرحمن بن حماد ثقة في روايته دينا متواضعا ، وتوفى سنة ٤٠٧ ( ١٠١٧ م ) عن أكثر من خطمس وسبعين سنة (٢) .

ولم يكن ابنه أبو يعقوب يوسف الحمادى أقل منه منزلة ولا شهرة ، ولد في مجريط سنة ٣٩٥ ( ١٠٠٥ م ) ونشأ فيها ، وسمع عن أبيه كل مارواه من كتب ، ثم أخذ عن كبار العلماء الثغريين مثل أبي عمر الطلمنكي وأبي محمد الشنتجالي الطليطلي وغيرهما ، ثم رحل الي المشرق لأداء فريضية الحج ، ولقى أنا ذر الهروي وسمع منه ، كذلك أخذ عن علماء كثر دم بمصر وبرقة وطرابلس ، ثم عاد ألى بلاده حيث كان موقف الاسلام قد بدأ يتحرج بعد تكرر هجمات النصاري على طليطلة وأعمالها ، ولكنه مع ذلك لم يفكر

 <sup>(</sup>۱) ابن الفرشى : تاريخ علماء الاندلس ، ترجمة رقم ۱۵ الضيى : فيــة الملتمس ، رقم ۸۰۱ ، ياقوت : معجم البلدان ۳۹٤/۷

<sup>(</sup>٢) أبن بشكوال: الصلة ، رقم ٦٨٢

فى مفادرتها ، وظل بها يقوم بالتدريس حتى وفاته سنة ٢٧٦ ( ١٠٨١ ) أى قبل سقوط مجريط فى يد الفونسو السادس بثلاث سنوات(١) .

وهناك من أهل مجريط من انتقل منها واستقر في غيرها من عواصم الأندلس أو الشرق ، اما طلبا للعلم أو فرارا بدينهم بعد أن استولى المسيحيون على المدينة • ومن أول من نعرفه من هؤلاء المهاجرين أبو محمد عبد الله بن سعيد المجريطي ، ولد في أوائل القرن الرابع الهجري ، وأخذ العلم ببلده وبطليطلة ، ثم انتقل الى قرطبة حيث تلمذ على علمائها ، ورحل بعد ذلك الى المشرق حيث حضرته وفاته في سنة . ٣٤ أو ٣٩١ ( . . . ا . . . ام) (٢) .

ومن أشهر هؤلاء المجريطيين المهاجرين أبو نصر هارون بن موسى ابن صالح بن جندل القيسى الذى انتقل فى شبابه الى قرطبة ، وكان تلميذا لأبى عمر الطلمنكى وأبى عمر بن عبد البر وغيرهما من المحدثين والفقهاء والى جانب ذلك كان ابن جندل من أكشر تلاميذ اللغوى الكبير أبى على القالى اتصالا به وقربا اليه ، مما يحملنا على تقدير مدى مابلغ من منزلة فى علوم النحو واللفات والأدب حتى انه عرف بلقب « النحوى » •

ومن طريف مايذكره ابن بشكوال عنه خبر عرض له مع أستاذه القالى لانرى بأسا بأن نورده هنا لما يصوره من حرص هذا الادب المجريطى على العلم ومدى تأثره بالقدوة الطبية والمثل الصلال الذي ضربه أستاذه القالى في الاخلاص للعلم والتضحية في سببله.

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، رقم ١٣٨٧

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، رقم ٨١٥

يقول ابن جندل: كنا نختلف الى ابى على البغدادى رحمه الله وقت أملائه «النوادر» بجامع الزهراء ، ونحن فى فصل الربيع ، فبينما أنا ذات يوم فى بعض الطريق أذ أخذتنى سحابة ، فمسا وصلت الى مجلسه الا وقد ابتلت ثيابى كلها ، وحوالى أبى على أعلام أهل قرطبة . فأمرنى بالدنو منه وقال لى : مهلا يا أبا نصر ، لا تأسف على ما عرض لك ، فهذا شىء يضمحل عنك بثياب غيرها تبدلها . ولقد عرض لى ما أبقى بجسمى ندوبا تدخل معى القبر .

ثم قال (أى أبو على القالى): كنت أختلف الى ابن مجاهد رحمه الله ، فأدلجت اليه لأقترب منه فلما انتهيت الى الدرب الذى كنت أخرج منه الى مجلسه الفيته مفلقا ، وراث (أى أبطأ) على فتحه ، فقلت سبحان الله! أبكر هذا البكور وأغلب على القرب منه ؟! فنظرت الى سرب بجنب الدار ، فاقتحمنه أشد اقتحام حتى نفذت منه بعد أن تخرقت ثيابى وأثر السرب فى لحمى حتى انكشف العظم ، ومن الله على بالخروج ، قوافيت مجلس الشيخ على هذه الحال . فأين أنت مما عرض لى ؟! .

#### وأنشهدنا:

دنوت للمجد والساعون قد بلغوا جهدد الازرا جهدد الازرا

فكابدوا المجد حتى مل اكثرهم ومن صبرا وفي ومن صبرا

لا تحسب المجد تمرا أنت آكله لل المجد المجد الصبرا

ويكمل ابن جندل حديثه فيقول: فسكتبنا الأبيات عنه قبل يأتى موضعها فى نوادره ، وسلانى بما حكاه وهان عندى ما عرض لى من بلل الثياب . واستكثرت من الاختلاف اليه ، ولم أفارقه حتى مات رحمه الله(١) .

ونعود الى المهاجرين من أهل مجريط ، فنذكر منهم أسرة أشتهرت باسم « بنى الحاج » ، كان من أولهم أبو العباس يحيى أبن محمد بن فرج ، أخذ في بلده عن يوسف بن عبد عبد الرحمن الحمادي الذي سبق أن تحدثنا عنه ، وكان من أهل المعرفة بالأدب وأللغة ، ويبدو أنه انتقل من بلده بعد أن احتلته جيوش قشتالة ، فاستقر بقرطبة حيث اشتخل بالتدريس حتى وفاته سنة فاستقر بقرطبة حيث اشتاطان المرابطي على بن يوسسف أبن تاشفين (٢) .

ومن هــذه الأسرة نفسها أبو الحسن عبد الرحمن بن عيسى المعروف بابن الحاج ، وكان يلقب بالقرطبى لسكناه هذه العاصمة ، وبالمجريطى اشارة الى أصلة ، وكان عالما بالقراءات وسائر العلوم القرآنيــة ، وكان مولده بمجريط سنة ٧٣٤ ( ١٠٨١ ) ، ووفاته بقرطبة سنة ١٤٥ ( ١١٤٧ ) ، ووفاته بقرطبة سنة ٤١٥ ( ١١٤٧ ) في أول عهد الموحدين بالأندلس(٣) .

ومنها أيضا أبو العباس يحيى بن عبد الرحمن بن عيسى ، وهو أبن المتقدم ذكره ، وكان قد أخد عن أبيه علم القراءات فتبحر فيه ، كذلك تلمد على كثير من العلماء من أشهرهم الفقيه الأصولى ألكبير أبو بكر بن العربى الاشبيلى ، وولى القضاء في عدة عواصم أندلسية منها جيان ومرسية وغرناطة ، ثم 'قدم على قضاء قرطبة

<sup>(</sup>١) ابن بشكوال: الصلة ؛ رقم ١٣٢٧ ، ياقوت: معجم البلدان ٢٨٨/٧ - ٢٨٦

<sup>(</sup>۲) ابن بشكوال: الصلة ، رقم ۱۳۹۸ .

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد: الفرب ٢/٣٤ - ٤٤

بعد وفاة الفيلسوف الأندلسى الكبير أبى الوليد ابن رشد ، وتخرج على يديه عدد كبير من أعظم أساتذة الأندلس وشسيوخها ، وكان مولده سنة ١١٥ ( ١١٠٢ ) (١) .

ومن زملاء يحيى بن عبد الرحمن فى الدراسة عالم آخر مجريطى أيضاً غير أنه استقر بمالقة هو غربيب بن خلف بن قاسم الخطيب القيسى ، فقد روى كذلك عن أبى بكر بن العربى ، وله عدة كتب فى مسائل مختلفة من علوم الدين والفقه منها رسالة « البيان فيمن أفطر فى يوم من أيام رمضان » ، ويذكر ابن الأبار البنسي انه تلمذ عليه وأخذ عنه (٢) .

ونضيف الى هؤلاء شخصية أديب كاتب شاعر من مجريط لم يحفظ لنا أبن سعيد الا كنيته ونسبته: «أبا عبد الله المجريطي»: ويقول فى وصفه أنه كان كثير التقلب من حياة المرح واللهو الى ضدها من الزهد والعبادة: « تارة هو أويس القرنى وآونة ابراهيم الموصلى». ويذكر من شعره أبياتا يقول فيها:

لا عذر أوضح من أسيل واضح صقل الشبوبا أديمه المشبوبا لما نظرت الى الفرند بصفحه المصرته بدم القلوب خضيبا ورمى عن اللحظ العليل الى الحشا سسهم المنون فكان فيه مصيبا هما لتحاظه يوم النوى هل غادرت لك في الحياة نصيبا (٣)

<sup>(</sup>١) ابن الابار: التكملة ، وقم ٢٠٥٨

<sup>(</sup>۲) نفس المرجّع ؛ رقم ۱۹۹۱ من طبعة كودير اوس ٢٥من طبعة الاركون وبالنشياء وانظر كذلك ابن الخطيب : الاحاطة في أخبار غوناطة ثم يتخفيق الأستاذ محمد عبد الله عنان ، ص ١١٥ . (٣) ابن سعيد: المغرب ٤٢/٣٤ ـ ٤٤

على أن أشهر من أنجبته مجريط على الاطلاق من علمائها هو الطبيب الرياضى الفلكى المشهور أبو القاسم مسلمة بن أحمد المجريطى الذى يعتبر من مفاخر الأندلس عامة ومدريد بصفة خاصة . ولد مسلمة ونشأ بمجريط ، ولكنه سرعان ما انتقل الى قرطبة التى كانت قد أصبحت فى أيام الخليفة العالم الحكم المستنصر بن عبد الرحمن الناصر أهم مراكز العلم بالغرب الاسلامى المستنصر بن عبد الرحمن الناصر أهم مراكز العلم بالغرب الاسلامى فى مختلف بلدان الشرق حيث جمع ذخيرة طيبة من التراث العلمى فى مختلف بلدان الشرق ، ثم عاد الى الاندلس ، فاستقر فى قرطبة حتى و فاته سنة ٣٩٨ ( ١٠٠٨م . ) قبيل نشوب الفتنة فى قرطبة .

وكان مسلمة قد شغف بعلوم الاغريق التي نقلت الى العربية . فأقبل على كتاب المجسطى في الفلك لبطليموس ، ثم ألف في أرصاد الكواكب ، فاختصر زيج (أي تقويم) البتسائي وعني بزيج محمد بن موسى الخوارزمي وصرف ناريخه الفارسي الى التاريخ العربي وبدأه من تاريخ الهجرة النبوية كما ألحق به زيادات وحداول حسنة ، كذلك ألف كتابا في « تمام علم العدد » أكمل به كتاب ثابت بن قرة وغير ذلك من الكتب التي لم يبق من أصولها العربية الا قليل ، وأن كانت معروفة في العالم الأوربي كله بفضل الترجمات اللاتينية التي وضعت لها في العصور الوسطى ثم طبعت في عصر النهضة . ومن هذه الكتب رسالته في الأسطرلاب التي ترجمها في طليطلة جوان الاشبيلي Juan Hispalense ، ثم ترحمته لكتاب الفلك للطليموس ، وقد نقلها من العربية الى اللاتينية هرمان سيكوندوس Herman Secundus في تولوز في سنة ١١٤٣ ، وطبعت هذه الترجمة في بازل بسوسرا سنة ١٥٣٦ ثم في المندقية سنة ١٥٥٨ . أما تعدلله لزيج الخوارزمي فقد نقله الى اللاتينية في سنة ١١٢٦ عالم انحليزي كان قد قدم الى طليطلة لكي بأخذ العلم على مدرسة التراجمة التي كانت تعمل فيها على

نقل العلوم العربية الى اللاتينية أو الاسبانية ، ويعرف هذا العالم الانجليزى باسم أديلارد دىباث Adelard de Bath ، وكانت هــــــــنه المدرسة الطليطلية التى ضمت رجالا ينتمون الى الاديان الثلاثة : مسلمين ومسيحيين ويهودا من أعظم المراكز الثقافية الأوربية التى آتت ثمراتها بعد ذلك في عصر النهضة ، وكانت تقوم يترجمه أمهات الكتب العربية في العلوم والطب والفلسفة واللاهوت والأدب الى اللاتينية وعن طريقها تلمذت أوربا على عرب الاندلس ، ونحن نرى في قدوم هذا العالم الانجليزى الى طليطلة مثلا ماديا حيا على مدى ما ادته حضارة العرب السمحة الكريمة من خدمات جليلة الى أوربا .

ولمسلمة المجريطى كتابان آخران: «رتبة الحكيم» في الكيمياء و «غاية الحكيم» في السحر ، وهما من الكتب التي اشاد بها المؤرخ الفيلسوف ابن خلدون ، وقد ترجم الكتاب الثاني منهما الى الاسبانية في سنة ١٢٥٦ بتكليف من ملك قشتالة الفونسو المعاشر المعروف بلقب العالم Alfonso X el Sabio تحت عنوان «أبقراط» ، أما النص العربي للكتاب فقد تأخر التعريف به حتى سنة ١٩٣٢ حينما نشره المستشرق الألماني ريتر في ليبزج .

وينسب الى مسلمة المجريطى كذلك ادخال رسيائل اخوان الصفا الى الأندلس ، وقد كان لهذه الرسائل اثر كبير فى النهوض بالفلسفة والعلوم بالأندلس بصفة ملحوظة .

كذلك يعتبر مسلمة خالق مدرسة علمية رياضية طبية في الأندلس . ويقول صاعد الطليطلى في ذلك : « وقد أنجب تلاميذ جلة لم ينجب عالم بالأندلس مثلهم» ، ثم يذكر منهم أبن السمح وابن الصفار والزهراوي الجراح والكرماني وابن خلدون وغيرهم (١)

<sup>(</sup>۱) فى ترجمة مسلمة المجريطى أنظر : دائرة المعارف الاسلامية ١٠٠١-١٠٠، صاعد الطليطى طبقات الامم ص ١٤، ، بروكلمان : اريخ آدداب العربية ٢٣٤/١ =

ولنعرض الآن لطائفة من العلماء هاجروا من بلادهم فى الاندلس او المغرب الى مجريط واتخذوها مقرا لهم لفترة طويلة أو قصيرة، ولذلك لأن موقع مجريط باعتبارها ثفرا من ثفور الدولة الاسلامية ومحلا للرباط والجهاد كان مما دفع عددا من أهل العلم والاحتساب الى النزول بها لحماية هذا الثغر الجليل أو الموت دونه .

ومن أول هؤلاء الفقيه القرطبى ابراهيم بن محمد بن باز المعروف بابن القزاز ، كان عالما ورعا سهم من يحيى بن يحيى المصمودى القرطبى كبير فقهاء الأندلس وتلميذ الامام مالك بن أنس ثم رحل الى مصر فتلقى العلم على جلة فقهائها من أمثال أبى الطاهر أحمد بن أبى السرح ويحيى بن بكير ، وحينما عاد أبن باز الى بلاده تبوأ فيها أرفع المناصب ، فكان من الفقهاء المشاورين القدمين في الفتيا ، على أنه آثر حياة الجهاد ، فخرج الى مجريط للرباط ومعه خمسة من تلاميذه القرطبيين منهم أبنه أحمد وأبو عبد ألله محمد بن عبد البر وأحمد بن خالد وأحمد بن أبى زرعة ، ولكنه مرض في الطريق الى مجريط ، فحمله تلاميذه الى طليطلة حيث توفى ود فن بها سنة ١٧٤ ( ٨٨٧ ) (١) .

ومن هؤلاء العلماء المرابطين محمد بن حنين الاستجى « نسبة الى استجة Ecija : بلد يقع الى الجنوب الفربى من قرطبة على الطريق بينها وبين اشبيلية ) ، درس فى قرطبة مع أستاذين من أشهر فقهاء الأندلس فى القرن الثالث الهجرى ، هما : عبيدالله أبن يحيى بن يحيى ومحمد بن عمر بن لبابة ، وكان هذا الأخسر

سانتشت بریث: الریاضیون العرب ، رقم ۸۶ ، ملیاس فالیکروسا: دراسیات حول تاریخ العلوم فی اسیانیا ص ۲۷-۲۸ ، جونثالث بالنثیا: تاریخ الفکر الاندلسی ، ترجمة للدکتور حسین مؤنس ص ۶۵۸-۶۵۹ ، أولیفر أسین : تاریخ اسم مدرید ص ۲۵۳ •

<sup>(</sup>۱) ابن الأبار: التكملة ، تحقيق ابن أبى شنب والفريد بيل طعة الجنزائر رقم ۲ ، وابن الفرضى : تاريخ علماء الأندلس ، رقم ۱۰ •

يكثر من الثناء عليه والاشادة به ، وكانت لمحمد بن حنين رحلة ادى فيهسا فريضة الحج ، ثم عاد الى الأندلس فآثر المسير الى الثغر للرباط والجهاد ، وكانت وفاته فى مجريط فى أواخر القرن الثالث أو أوائل الرابع(١) .

ومنهم أبو المطرف عبد الرحمن بن خلف بن سلمون التجيبي ، كان من أقليش Uclés ( الواقعة الى الجنوب الشرقى من محريط في عمل كونكة Cuenca وكانت من الثفور التي أحدثها المسلمون ) ، وولد في سنة ٣١٣ ( ٩٢٥ ) ، ودرس في منطقة الثفر حيث تلمذ على علماء من طليطلة ومجريط نفسها نذكر من بينهم سعيد بن سالم المجريطي الذي سلفت الاشارة اليه وأبي ميمونة دراس بن اسماعيل الفاسي نزيل مجريط ووهب بن عيسي الطليطلي ، ثم رحل الى المشرق فحج وسمع بمكة من أبي بكر الآجري صاحب كتاب الشريعة ٤ وأخذ بمصر عن ابن شعبان القرطبي الذي كان أندلسم الأصل . وإن كان قد استقر بمصر ووصل بها الى رياسة المدرسة المالكية في أيام الاخشيديين . ويبدو أن ابن سلمون الذكور كان كثير التردد على مجريط بعد عودته الى الأندلس ، فقد كان تلاميذ الثفر وطلبته يتوافدون عليه للسماع منه بمجريط وكانت وفاة ابن سلمون في أواخر القرن الرابع الهجري بعد حياة أخلصها للعلم والجهاد . وكان العالم الأندلسي الكبير ابن الفرضي يعتبر من عداد أصحابه والآخذين عنه (٢) .

ومنهم موسى بن قاسم بن خضر الطليطلى الذى كان من كبار فقهاء الثغر ومحدثيه ، ويظهر أنه انتقل الى مجريط للجهاد بها خلال الفترة التى سبت سقوطها فى أيدى المسحيين ، ويذكر

<sup>(</sup>١) ابن القرضي - تاريخ ، رقم ١٢٨١

<sup>(</sup>٢) ابن الفرضي : تاريخ علماء الالدلس ، رقم ٨٠٩.

انه استشهد في غزاه قحص المدينة سنة ٢٤٤ ( ١٠٥١ ) ، وهذا المكان يقيع في جنوب شرقي مجريط ملتقي نهري شرنية والمانتانارس الذي تقع مجريط على ضفته ، ومازال ذلك المكان يحمل اسمه العربي محرفا بعض الشيء حتى اليوم اذ يطلق عليه اسم Salmedina.

أما هذه الغزوة فلا نعلم ان كانت في احدى حملات النصارى الى طليطلة وثفورها قبل أن تسقط تلك العاصمة في أيديهم ينحو ثلاثين سنة ، أو في معركة من المعارك التي اشتبك فيها يحيى بن اسماعيل بن ذي النون ملك طليطلة وأحمد المقتدر بن سليمان المستعين بن هود ملك سرقسطة ، وكانت الفتن والحروب بين هؤلاء الأمراء المشئومين من أجل تناقسهم على ملك بلاد الاندلس هو شر ما أصاب هذه البلاد في القرن الخامس ، وهو الذي جر أخيرا سقوط طليطلة في أيدى القشتاليين هي وما حقها من مدن وقلاع كان من جملتها مجريط(۱) .

وآخر من نسمع عنهم من الأندلسيين الذين حضرتهم وفاتهم في مجريط عالم طليطلى آخر يدعى أبا الوليد يونس بن شوقة ، وهذا الاسم الأخير نبز اسبانى قديم El Chueco وهو يدل على أن أصل هذا العالم من مولدى الأندلس ، وكان من تلاميذ الامام القرطبى الكبير أبى عمر بن عبد البر وغيره من الفقهاء والمحدثين ، وكان خيرا فاضلا تغلب علبه رواية الحديث الشريف والزهد وقصص العبادة والصالحين مما كان يعرف فى الأندلس باسم «الرقائق» كما كان واسع العلم بمسائل الفقه ويقول ابن بشكوال فى ترجمته انه كان بارا باخوانه جميل المعاشرة لهم من احسن الناس خلقا واكثرهم بشاشة وانه كان لا يخرج من منزله الإمر مؤكد ، وتوفى فى ربيع سنة ٤٧٤ (أغسطس سنة ١٨٨)

<sup>(</sup>٢) ابن بشكوال: الصلة وقم ١٣١٩

أى قبل أن تسقط مجريط فى يد الفونسو السادس بعامين اثنين . ولسنا نعلم ما أذا كان قد مات على فراشه أو استشهد فى أحدى حملات النصارى على المدينة ، ولاشك فى أن ضغطهم على كل ثغور هذه المنطقة كان قد أشتدت وطأته خلال هذه السنوات(١).

واذا كانت مجريط من الثغور التى أغرت كثيرا من الأندلسيين من أهل الرباط والاحتساب بالقدوم اليها من أجل الذب عن الاسلام والدفاع عن أطرافه ، فان ذلك الهدف ماكان ليفوت نفرا من رجال المغرب الأقصى الذى كان منذ انتظامه فى سلك العالم العربى من أجل معاقل الاسلام وأعظم شعوبه حماسا لرفع رايته والحفاظ على أطرافه ، ولا عجب فقد كان لأهل المغرب أعظم الفضل فى ضم الأندلس الى رقعة العالم العربى منذ وطئت قدما طارق بن زياد النفزى أرض هذه البلاد فى سنة ٩٢ ( ٧١١ م ) ، فقد كان كثير من النفرية يفدون الى الأندلس برسم الجهاد والرباط ، وذلك قبل أن يضطلع المغرب وحده بانقاذ مابقى من التراث الاسلامى فى هده البلاد على يد البطل الصحراوى يوسف بن تاشفين فى سنة البلاد على يد البطل الصحراوى يوسف بن تاشفين فى سنة

ونحن نجد من مظاهر ذلك وفود اثنين من فضلاء المفرب الى مجريط خلال القرن الرابع الهجرى . اما أولهما فلا نعرف الا اسمه الأول وهو جساس السجلماسى المعروف بالزاهد وكانت له رحلة الى المشرق ، ثم عاد الى بلاده ، ولكنه آثر أن يجوز الى هذا الثفر القصى من ثغور المسلمين ، ويبدو أن اقامته امتدت طويلا فى مجريط ، وأهم مأينسب اليه هو اذاعته لكتاب فى « الزهد » ألفه متصوف أندلسى يدعى يمن بن رزق التطيلى ( نسبة الى تطيلة Tudela من مدن الثفر الاقصى قريسة من

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ، رقم ٢٤٠٠

سرقسطة). ويبدو ان هذا الكتاب لم يكن مما يرضى عنه أهل السنة المتشددون سواء من الأندلس أو افريقية ، اذ اتفق فقهاء القطرين على تحريم قراءته ، وربما كان يتضمن من مظاهر النطرف والفلو اكثر مما يوحى به عنوانه ، وعلى الرغم من ذلك فقد استمر الزاهد السجلماسي في نشره وروايته بمجريط ، وتناقله هناك عنه كثير ممن كانوا يترددون على الثفر من عباد ونساك ومرابطين سواء من أهل الأندلس أو من الغرباء الذين القوا برحالهم في هذه المدينة ، وكان من رواة هذا الكتاب عباد الرحمن بن خلف ابن سلمون التجيبي الأقليشي نزيل مجريط الذي سبق أن تحدثنا عناه ) .

وفى وسعنا أن نستخلص ممسا ذكره المؤرخون حول حياة جساس السجلماسى أنه كانت فى مجريط جمساعات من غلاة الصوفية آثرت أن تفر الى هذا الثغر القصى بعقائدها التى لم تكن تتلاءم مع الايمان السنى الصريح الجارى على مذهب أهل السلف مما كانت تدين به السكثرة الغالبة من الشعب الأندلسى ومما كان الخروج عليه يعتبر بدعة جديرة بأن يتعقبها الفقهاء الأندلسيون المتشددون .

وأما الثانى قانه أشهر من سابقه صيتاً وأرفع مكانة ، فهو أبو ميمونة دراس بن اسماعيل الفاسى الذي يعتبر من أعظم من أخرجته فاس من الأثمة والعلماء ، وفي حياة دراس هذا مثل وعبرة فقد أنفقها كلها بين علم ورباط ، وله رحلة الى المشرق حج فيها ، ثم أخذ العلم بمصر ، فلقى بالاسكندرية عالمها وفقيهها ابن أبي مطر وسمع منه كتاب ابن المواز ، ثم استقر زمنا في أفريقية «تونس» حيث حدث بهذا المكتاب الذي يعتبر من ثمرات المدرسة المصرية (۱) أنظر عن جساس هذا مقالي عن « كتاب أحكام السوق ليحيى بنعمر الاندلسي» معينة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد \_ المجلد الرابع سنة ١٩٥٦ ص ٨٢ حاشية (۱) .

فى الفقه المالكى ، وغنه أخذه هناك الفقيه ابن القابسى المكفيف وَمَن القيروان أتى بكتاب « المحدونة المكبرى » لفقيهها المشهور عبد السلام بن سعيد الشهير بسحنون ، فلكان أول من أدخله بفاس عاصمة المفرب ، ولم يكتف بما نشر من علم ، وبما وثق من علائق فى ميدان الثقافة بين شعوب الشرق والفرب ، اذ جاز أيضا الى الأندلس ، ويقول ابن الفرضى عنه أنه « تكرر فيها طالبا ومجاهدا ، فكان مترددا فى الثغر ، وسمع منه غير واحد » . وأخيرا عاد الى بلده فاس ، فتوفى هناك سنة ٧٥٧ ( ٩٦٧ ) ، ودفن عند باب الجديد من أبواب عدوة القرويين فى سورها الفربى .

وقد كان ثغر مجريط من الثغور الأندلسية التي تردد عليها هذا العالم المجاهد الذي ضرب للمسلمين في ايامه مشيلا صالحا وقدوة حسنة ، فنحن نراه ينقل علم مصر الى القيروان «تونس» وعلم القيروان الى فاس «المفرب» وعلم فاس الى أقصى ثفيور الأندلس على مشارف المملكة المسيحية في مجريط ، ثم هو الى جانب ذلك مرابط يجاهد في سبيل الله بيده ولسانه ، تغمده الله برحمته (۱) .

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> في ترجمة أبي ميمونة أنظر أبن القرضي: تاريخ ، رقم ٤٣٢ ، وأبن أبي زرع : روص القرطاس ١٥٤/١ ، السلاوي الاستقساء ٢٠٠/١ ، وقد ذكر أبن أبي زرع والسلاوي في أحد قوليه أن وقاته كانت في سنة ٣٦٢ ولكن هذا الاخير رجح التاريخ الذي أوردناه وهو ٣٥٧ ، أما الباب الذي دفن عنده أبو ميمونة من أبواب فاس فقد سماه أبن القرضي « باب الجيزين » ،و ظننا في أول الامر أن هذا اللفظ تحريف طلباب المعروف اليوم باسم « باب الجيسة » المنسوب الي عجيسة بن دوناس بحمامة المغراوي :أنظرروض القرطاس ١/٥ ، ١٧٤ ) ولكنااست مدنا ذلك أذ أنها الباب قد تأخر بناؤه الى منتصف القرن الخمس الهجري ، ورجحنا كونه « بنب الحديد » الذي ذكر أبن أبي زرع أنه يخرج منه الى وادى قاس والى جبل فلزاز روض القرطاس ١/٥٥)

ونختم هذه السلسلة من رجال مجريط وعلمائها بالإشبارة الى شخصيتين من معالم. الثقبنافة الاندلسية لم تكن مجريط مسقط رأسيهما وان كان من المكن اعتبارهما منها الى حد ما ، فقد كانا من بلدة مجاورة تتبع الآن عمل مدريد وتربطها بهيده العاصمة تاريخ مشترك وصلة وثيقة ، هي طلمنكة Talamanca ،

فقد راينا عند حديثنا عن مولد مجريط أن طلمنكة كانت قرينة لها ، انشأها العرب أيضا في عهد الأمير محمد بن عبد الرحمن ، بل في نفس الوقت الذي أسست فيه عاصمة أسبانيا المستقبلة ولنفس الأهداف العسكرية التي رمي اليها ذلك الأمير الأندلسي العظيم . وسرعان ماتحولت هذه القرية الضئيلة المغمورة على أيام الرومان الى مدينة حصينة من أجل مدن الثغور في ظل المسلمين وكانت تقرن دائما بمجريط ، وأن اختلف حظ البلدين بعد ذلك ، فاذا بمجريط تنمو وتزداد عمرانا وترتفع مكانة حتى تتحول الى عاصمة أسبانيا كلها ، بينما تقفر طلمنكة ويحل بربوعها الخراب على تعود اليوم كما كانت قبل العرب : قرية متواضعة تجثم في انكسار حزين على مجرى نهر شرنبة ، لا يسكنها اليوم الا بضعة مئات من الناس .

وكانت طلمنكة التى تقع الى شمال مجريط منحرفة قليلا نحو الشرق على بعد ثمانية وأربعين كيلو مترا منها هى آخر الثغور الاسلامية المطلة على جبال وادى الرمل ، فى موقع استراتيجى عظيم الخطر ، اذ كانت تشحكم فى الطرق التى تربط طليطلة ومجريط ووادى الحجارة بما وراء جبال وادى الرمل من حدود اسبانيا المسيحية ، فقد كان يمر بها الطريق الرئيسي الذى يخترق هذه الجبال عبر الفج الضيق الذى مازال حتى اليوم يدعى « فج وادى الرمل Puerto de Guadarrama » . ولهذا فان كل حملة الرمل المسيحية المسيحية المسيحية السيحية الم

المسيحيون الى الأندلس كانت لاتجد بدا من المرور بطلمنكة . ولهذا السبب نفسه تضاءلت قيمة هذا الثغر بعد ذلك حينما بسسط المسيحيون سلطانهم على طليطلة والبلاد التابعة لها ؛ اذ لم تعد ثغرا ولا قاغدة عسكرية لها وزن أو خطر ، لاسيما وأنهذا الطريق الذي يخترق جبال وادى الرمل قد هجر فيما بعد وتحول الناس في انتقالهم بين شمال اسبانيا وجنوبها الى طرق اخرى كان أهمها واكبرها هو المار بمدريد(١) .

اما طلمنكة العربية فقد اخرجت عددا من كبار العلماء يذكر منهم ابن سعيد المفربي رياضيا كيميائيا شهاعرا يدعى غانم بن الاسقطير الطلمنكي ، وكان كما يبدو من اسمه من أصل مولد ، اذ أن لفظ «الاسقطير» هو الرسم العربي لاسم مازال شائعا حتى اليوم في اسبانيا هو Escudero (ومعناه «حامل الدرع» ، وكان يطلق على التابع الذي يرافق أحد الفرسان ) ، وكان على صلة بابن ذي النون ملك طليطلة في عصر الطوائف ، ويبدو لنا انه كان من تلاميذ تلك المدرسة الرياضية العلمية التي ازدهرت في طليطلة والتي وضع دعائمها مسلمة المجربطي(٢) .

على أن أكبر علماء طلمنكة وأشهرهم هـو أبو عمر الطلمنكي( $^{7}$ ) الذي ولد في سنة  $^{7}$  ( $^{9}$ ) واسمه الكامل هو أحمد بن

<sup>(</sup>۱) حول طلمنكة وماضيها العربى أنظر مقال المؤرخ الأثرى الاسيانى ليوبولدو توريس بأباس : للمنكة وطريق وادى شرنبة المهجور ، مجلة المحمع التاريخي الملكي بمدريد سنة ١٩٦٠ ، المجلد ١٤٦ ، ص ٢٦٦س٢٦٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعيد: المقرب ٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) فى ترجمة الطلمنكى راجع ابن يشكوال: الصلة ؛ رقم ٩٠ ، الفسبى : بغية الملتمس ، رقم ٣٤٩ ، أسين بالاثيوس : ابن حزم القرطبى ١٠٠/١ ، بونس بويجس : المؤرخون والجغرافيون الأندلسيون ص ١١٨ـ١١٩ ، وأوليفر أسين : تاريخ مدريد ص ٢٥٨ـ٢٥٠ ٠

عبد الله بن لب بن يحيى بن محمد بن قرلمان المعافرى ، ويسدو انه كان من أصل مولد كذلك اذ نجد فى سلسلة نسبه اثنين من أجداده يحملان اسمين من أصل لاتينى : لب Lope وقد انتقل أبو عمر فى شبابه الى قرطبة وأخذ عن كبار علمائها من أمثال ابن مفرج القاضى وأبى محمد الباجى وأبى بكر الزبيدى الاشبيلى ، ثم رحل الى المشرق فحج ولقى علماء مكة والمدينة والقاهرة ودمياط والقيروان وغيرها من عواصم المشرق والمغرب ، وعاد الى الاندلس بعلم كشير ، فتولى الاملمة بقرطبة وتلمد بها عليه كثير من علمائها ، ثم خرج بعد الفتنة الى سرقسطة فقضى بها سنوات منصر فا الى التدريس ، ولكنه تعرض طلمنكة حيث قضى آخر سنى حياته حتى توفى سنسة ٢٩ طلمنكة حيث قضى آخر سنى حياته حتى توفى سنسة ٢٩ طلمنكة حيث قضى آخر سنى حياته حتى توفى سنسة ٢٥) .

وكان أهم ما برع فيه أبو عمر الطلمنكى علوم القرآن ، فقسد أتقن قراءاته واحكامه وناسخهومنسوخه ومعانيه ، ولهسذا فان مترجميه يتبعون اسمه دائما بلقب «المقرىء» ، كذلك كان عالما بالحسديث الشريف ونقله وروايته وضبطه ومعرفة رجاله حافظا للسنن جامعا لها عارفا بأصول الديانات .

وكان متمسكا بتعاليم السلف وبالايمان السنى الصحيح شديد القت لكل ما تشتم منه رائحة البدعة ، ولهذا فانه كان عنيفا على أهل الأهواء صارما فى التنديد بهم ، مما جعل بعض فقهاء سرقسطة يتظاهرون عليه ويتهمونه بأنه خارجى يبيح سفك دماء المسلمين ، وقد سجل عليه الشهادة فى ذلك خمسة عشر فقيها من فقهاء سرقسطة اجتمعوا فى دار محمد بن رافع بن غريب . وكان لهذا الاتهام ضجة كبيرة فى الأندلس ، وقدم أبو عمر للمحاكمة ، ودافع عنه بعض محبيه والمعجبين به ، واخيرا حكم

قاضى مسرقسينطة محمد بن عبد الله بن فرتون ببراءته وبتحسامل ويُطْهِر أن آبا عمر الطلمنكي كأن شديد التعلق ببلده ومسقط رأسته أ، اذ أنه بعد أن جاب العالم الاسلامي كله ثم ذرع الاندلس حيث طار صيته وتلمذت عليه أجيال من علمائها ـ يكفي أن نذكر منهم المفكر الاندلسي العظيم أبن حزم والمحدث أبا عمر بن عبد البر ـ الضالعين عليه ، وكان ذلك في سنة ٢٥ ( ١٠٣٤ )

اذا بنا نراه يؤثر أن يقضى ما بقى من عمره فى طلمنكة حيث يلتف به تلاميذ الثغر الأدنى كله ولا سيما طلبة مجريط . وعلى الرغم من كبر سنه فى ذلك الوقت قانه لم ينصرف عن التدريس والافادة حتى رمقه الأخير . ويذكر عنه أحد تلاميذه وهو عيسى بن محمد الحجارى ( من وادى الحجارة ) أنه قال :

« خرج علينا أبو عمر الطلمنكى يوما ونحن نقرأ عليه ، فقال : اقرأوا وأكثروا ، فانى لا أتجاوز هذا العام ! فقلنا له : ولم يرحمك الله ؟ فقال : رأيت البارحة فى منامى منشدا ينشدنى :

اغتشموا البر بشيخ ثوى ترحمه السوقة والصيد قد ختم العمر بعيد مضى ليس له من بعده عيد

قال : فتوفى فى هذا العام » .

ويبدو لنا أن مجريط وطلمنكة قد أصبحتا في عصرهما الاسلامي مركزين لمدارس فقهية أصيلة متميزة ، من جنس تلك المدارس الكثيرة التي نراها في الأندلس مشتقلة بفروع الفقه معتدة بالتقليد المحلى المتوارث المعروف باسم « العمل » ، أي ما اصطلح فقهاء موضع من المواضع على الأخذ به ، وهو مبدأ قاسله أهل الأندلس على « عمل أهل المدينة » الذي اعتبر في الفقه المالكي أصلل يضاف الى الأصول الأربعة الأخرى وهي القرآن والسينة والقياس والاجماع ، وكان من آثار ذلك ما اتفق عليه

فقهاء الأندلس من الاعتداد بعمل أهال قرطبة أى العرف الذى جرى عليه علماء العاصمة الأندلسية السكبرى ، وقد قيست على ذلك أعمال أخرى أشهرها في بلاد المغرب « عمل أهال فاس » ، كذلك أصبح فقهاء كل اقليم من أقاليم الأندلس يعتدون بالعمل الجارى بينهم ويعتبرونه عرفا له قوة القانون ، ولكن بعض المجتهدين من فقهاء الأندلس رأوا في هذه الأعمال خطرا قد يؤدى بالفقه الاسلامي الى الجمود ، ومن هنا هاجموها وحملوا عليها حملة شديدة . ونحن نرى من مظاهر ذلك النقد الشديد الذي وجهه الفقيه المتحرد أبو بكر بن العربي الاشبيلي لأمشال تلك وجهه الفقية في كتابه « العواصم من القواصم » حيث يقول:

( وجعل الخلف منهم (أى من فقهاء الأندلس) يتبعون السلف حتى آلت الحال الى أن ينظر فى قول مالك وكبراء أصحابه ويقال قد قال فى هذه المسألة أهل قرطبة وأهل طلمنكة وأهمل طلبيرة (فى الأصل: صلبوة وهو خطأ) وأهل طليطلة. وصار الصبى اذا عقل وسلكوا به أمثل طريقة لهم علموه كتاب الله تعالى ثم نقلوه الى الأدب ثم الى الموطأ ثم الى المسدونة ثم الى وثائق ابن العطار ثم الى أحكام ابن سهل ، ثم يقال: قال فلان المجريطي وابن مغيث من الى أحكام ابن سهل ، ثم يقال: قال فلان المجريطي وابن مغيث أن الله تعالى من بطائفة تفرقت فى ديار العلم وجاءت بلباب منه كالقاضى أبى الوليد الباجي وأبي محمد الأصيلي ، فرشوا ماء العلم على هذه القلوب الميتة وعطروا انفاس الأمة الذفرة لكان الدين قد قهب » (۱) .

<sup>(</sup>١) نقل هذا النص عن ابن العربى الاشبيلي في ترجمة آبي الوليد الباجي ابن فرحون في كتاب د الديباج المذهب ۽ ص ١٢١ وكذلك السلاوي في كتاب الاستقصا ١٤١/١٠ •

فنحن نرى من هذا النص كيف يحمل الفقيه الاندلسى المشهور على هذه «الأعمال» التقليدية ويعتبرها من مظاهر الجمود ، وهو يختص بالذكر منها بعد قرطبة عمل أهل طلمنكة وطلبيرة وطليطلة ، واشارته الى ابن مفيث الطليطلى صاحب كتاب «المقنع فى الوثائق» صريحة لا مواربة فيها . أما ماذكره عن طلبيرة وطلمنكة ومجريط فاته لايصرح بأسماء فقهائها الذين أصبح عملهم أساسا من أسس الفقه المالكى الأندلسى فى اقليمهم ، ولكنا نستخلص من هذا أن مجريط وطلمنكة كان لهما «عمل» فقهى محترم على الأقل فيهما وفيما يجاورهما من بلاد الثغور .

\*\*\*

وقد نوه الجفرافيون والمؤرخون المسلمون قديما بمجريط ، فتحدث عنها الشريف الادريسي مرتين في جفرافيته ، فقال انها تقع في اقليم الشارات ( بتشديد الراء ) ، وهو تعسريب لفظ Sierras الاسباني بمعنى سلسلة الجبال ، يقصد جبال وادى الرمل وذكرها في موضع آخر فقسال انها «مدينة صفيرة وقلعة منيعة معمورة ، وكان لها في زمن الاسسلام مسجد جامع وخطبة قائمة»(۱) ، ووصفها كذلك صساحب كتاب «ذكر بلاد الأندلس و فضلها وصفتها وذكر اصقاعها» في نص سبق أن أوردنا خلاصته . وأفرد لهسا ياقوت في «معجم البلدان» مادتين أشرنا اليهما أيضا ، وأما ابن سعيد المغربي فان لما كتبه عنها على الرغم من ايجازه وقلة مادته قيمة جغرافية خاصة ، اذ هو يضعها في الاطار العام الذي وضعه لجفرافية الأندلس الأدبية مؤلف من نفس هذه الجهات هو الحجاري «نسبة الى وادى الحجارة» ، وهذا ، وهذا ، وهذا الجهات هو الحجاري «نسبة الى وادى الحجارة» ، وهذا ، وهذا ،

<sup>(</sup>١) نزهة المشتاق في اختراق الافاق ص ١٧٥ ، ١٨٨ .

مايحمننا على أن نشير الى ذلك التقسيم الذى أورده أبن سعيد نقلا عن الحجارى المذكور لأجزاء مملكة طليطلة ، التى أفرد لها الكتاب الأول من كتب «الشفاه اللعس فى حلى موسطة الأندلس»، وكتاب طليطلة المذكور يحمل عنوان «النفحية المندلية فى حلى المملكة الطليطلية» . ثم يقسم ابن سعيد هذا الكتاب بدوره الى ثمانية كتب هى:

| (Toledo)      | 1 ــ البدور المكملة في حلى مدينة طليطلة              |
|---------------|------------------------------------------------------|
| (Huecas)      | ٢ ــ الطرس المرقش في حلى قرية وقش                    |
| (Talavera)    | ٣ ـ ليح العبيرة في حلى مدينة طلبيرة                  |
| (Guadalajara) | ٤ _ الفرارة في حلى مدينة وادى الحجارة                |
| (Calatrava)   | <ul> <li>۵ ـ صفقة الرباح في حلى قلعة رباح</li> </ul> |
| (Talamanca)   | 7 _ نقش السكة في حلى مدينة طلمنكة                    |
| (Madrid)      | ٧ _ التفبيط في حلى مدينة مجربط                       |
| (Maqueda)     | A _ السعادة في حلى قرية مكادة                        |

ولعل أوفى ما جاءنا فى وصف مجريط هو ما كتبه الجفرافى السبتى ابن عبد المنعم الحميرى فى كتاب « الروض المعطار » ، وقد نقلنا جملته فيما سبق . هذا فضلا عن الأخبار التاريخية التى وافانا بها ابن حيان وابن عاذارى وغيرهما من مؤرخى الاندلس والمغرب وقد استصفيناه فى هذه الدراسة .

<sup>! &</sup>lt;del>-----</del>

<sup>(!)</sup> جاء هذا العنوان في طبعة المغرب « بتحقيق الدكتور شوفي ضسيف ٧/٢ » هكذا د لمح العبرة في حلى مدينة طيبرة » ، ونظن أن الصواب ماذكرنا اذ ليس هناك في الاندلس مدينة تحمل اسم « طيبرة » ، ثم ان التقسيم الجغسرافي يقتضى أن يكون الكلام هنا عن مدينة طلبرة ، وقد قمنا بقراءة لفظ « العبسية » هكذا بالتصفير حتى تستقيم السجعة مع اسم طلبرة المذكور .

# \* 16

رأىنا في الصفحات السابقة صورا من حياة



مجريط .... مدريد العربية التي لم تكن كما ظن بعض الباحثين سواء منهم العرب أو الأوربيون بلدا ضئيل ألقيمة في أيام الحكم الاسلامي لشبه الجزيرة الأندلسية ، بزر كانت من أهم ثغور الأندلس ومدائنها الجليلة منذ أن اضطلع سنائها الأمير الأموى محمد بن عبد الرحمن الذي أقبل في منتصف القرن الثالث الهجرى « التاسع الميلادي » على انشاء نطاق من كبريات الحصون في تلك المنطقة الوسطى من هضبة شببه الجزيرة على السفوح الجنوبية لجبال وادى الرمل ، متنبها ببعد نظره ونفاذ بصيرته الى مالها من قيمة عسكرية كبرى . على أن الحياة ماكانت لتنتظم في مدريد بغير ذلك النظام العبقري الذي أجرى به العرب أنهارا من الماء العذب في باطن أرضها لتستقى منه منازلهاو حدائقها والمروج المحيطة بأسوارها ، ولولا هذا النظام لما طمعت مدريد في أن تصبح في يوم من الأيام عاصمة للقطر الاسباني كله . والى هذا النظام نفسه ترجع تسمية المدينة باسم « محريط ... » المدينة ذا تالجاري الكثيرة من المياه الحوفية العـ ذبة ... ذلك الإسب الذي نجد فيه جماع تاريخ العاصمة الاسبانية وسر وحودها .

وقد راينا مما عرضناه كيف كانت مجريط على عهد المسلمين تفرا يقصده المجاهدون وتتوجه منه الحملات الى اسبانيا المسيحية ، وكيف كان أمراء الاندلس وخلفاؤها يحرصون علىأن يختاروا لحكمه رجالا لهم مركزهم وخطرهم ، بل اننا رأينا كيف حاول أحد المفامرين الاندلسيين أن يعلن نفسه خليفة في مجريط ولو تم له ذلك لرأينا مجريط قاعدة للاندلس كلها قبل أن تصبح علاصمة لاسانيا بأكثر من خمسة قرون ،

كذلك شهدنا مظاهر لحياة مجريط ... هــذا البلد الذي كانت تحقه الخضرة وتمتد الجنات والحدائق تحت أقدام أسواره والذي ما زالت معالمه العمرانية تحمل كثيرا من الأسماء العربية .. شاهدا على هذه الحضارة التي حملها العرب الى اسبانيا واشتركت في بناء صرحها خلاصــة قذة مختارة من مزاج الدماء العربيــة والأسبانية ....

مجريط .... ذات التاريخ الثقافى العريق ، والتى أخرجت عددا كبيرا من الفقهاء والشعراء واللغويين والنحاة والرياضيين والفلكيين والكيميائيين ممن قدموا عصارة انتاجهم فى سخاء وكرم لكى تؤلف منها أوربا تركيب نهضتها . مجريط التى كانت فيها روابط للزهاد والصوفية ممن اتخذوا من هذا الثغر ميدانا لجهاد النفس وتطهيرها والانقطاع الى حياة التأمل الروحى العميق .

وبعد ) فأن لنا كلمة أخرة نتوجه بها ألى الجهات القائمة. بشنون العاصمة الاسبانية : أن أسبانيا عرقت خلال هذا القرن ديف تتخلص من التعصب .... وكان من فضائل علمائها وقادة العكو فيها أنهم أصبحوا في السنوات الأخيرة يعترفون بفضل الحضارة التي حملها العرب اليهم والتي تركت في بلادها آثاراً

لا يمكن أن يعفى عليها الزمن ، بل ان عالما من مدريد هـو الذى كشف عن أصل هذه المدينة العربى وعما تدين به من الفضل لتلك الدماء الجديدة التى حملها الى بلاده موسى بن نصير وطارق بنزياد والتى ولد من امتزاجها بدماء الاسبان شعب عبقرى جمع مزايا الشرق والغرب .

اسبانيا النى أصبحت تعتز بتلك الحضارة الاسلامية وتعتبرها حيزء لا يتجزأ من تاريحها العيام ومظهرا من مظاهر عالميتها الواسعة ... اسبانيا التي كان من أعظم مظاهر تحررهامن التعصب وضيق الأفق أنها خلات الذكرى الألفية لاعلان خلافة عبد الرحمن الناصر بها منذ خمس سنوات في شاهد كتب بالعربية والإسبانية مازال ماثلا أمام مسجد قرطبة الجامع . اسبانيا التي احتفلت منذ سنتين بالذكرى المتوية التاسعة لوفاة الفيلسوف المفكر العربي من حزم وأقامت له تمثالا في قرطبة سجلت عليه وفاءها لذكرى هذا العلم من أعلام الثقافة العربية في احتفال ترددت أصداؤه في العالم كله ...

اسبانيا هذه ... ترى من الكثير أن نطلب اليها والى القائمين على أمور عاصمتها أن تخلد ذكرى ذلك الأمير الأندلسى محمد بن عبد الرحمن الذى اليه يرد الفضل فى بناء مدريد بأن تقيم له تمثالا رمزيا فى بعض ميادينها الكبرى أو شاهدا فى بعض أحياء مجريط العربية يسجل أنشاء العاصمة الاسببانية على يد ذلك الأمير العبقرى ، أو تطلق أسمه وأسماء نفر من كبار علماء مجريط العرب على بعض الميادين أو الشبوارع الكبيرة فى عاصمة اسببانيا الجميلة ؟ .

السنا نظننا مطالبين اياها بما لا تطيق!

## ملحق

#### ثبت بأسماء بعض الأعلام الجفرافية ذات الأصل العربى في اقاليم طليطلة ووادى الحجارة ومجريط

#### \_ في طليطلة Toledo :

ž

```
Alamin ـ الغهمين ( نسبة الى قبيلة «فهم» العربية )
Alcolea ـ القليعة ( تصغير «القلعة» )
Algibe ـ الجب ( أى البئر )
Almadenes ـ المدائن ( جمع مدبنة )
Aliman ـ الأيمن
```

Almadraz \_ المدرس ( الكان الذي تدرس فيه الفلال )

Almonacid ـ المنستير ( هذا اللفظ وان كان العرب قـد استخدموه كثيرا فانه في الحقيقة من أصل لاتيني هو monasterium أي الدير ، وهو يطلق كذلك على بلد في تونس حتى اليوم )

Almorox \_ المروج ( جمع المرج ) \_ Aloyon \_ العيون ( جمع العين )

Allozar ـ اللوز ( كلمة مولدة تتألف من « اللوز » أضيفت اليها النهاية الاسبانية ar ـ التى تعنى الكان ) فمعنى اللفظ المكان الذى يكثر فبه شجر اللوز )

Añover \_ النوایل ( جمع النائلة ای العطیة ) \_ Añover \_ أرجاس ( جمع رجس ) يقصد به المكان الذی

تلقى فيه القمامة )

Atarfa \_ الطرفاء ( نوع من النسجر ) Azaña \_ السائية ( بمعنى الناعورة )

Azorejo \_ السور ( كلمة مولدة من «السور» والنهاية ejo \_ التي تدل في الاسانية على التصغير)

Azuqueica \_ الزقيقة (تصغير لكلمة الزقاق على غيرقياس)

Borox \_ بروج « «جمع برج »

Darabalez \_ دار أبي العيش أو أبي الليث ( اسم علم )

Daramazan \_ دار المحصن ١ أي الكان المنبع المحصن )

Guadalerza \_ وادى الأرزة (نسبة الى شجر الأرز)

Gaujarax \_ وادی شرس

Maqueda \_ مكادة ( من الأصل العسربي مكد بمعنى ثبت واستقر )

معصر عمروس ( عمروس اسم علم ) نراه متكررا في المراجع التاريخية الأندلسية مطلقا على أسرة متسهورة كانت تتولى بعض مدن الثفر ولا سيما في منطقة طليطلة )

Mazaravea \_ منزل عبيد الله ( اسم علم )

منزل رزین « «رزین اسم علم )

Romaila \_ رمیلة ( تصغیر «رملة» )

#### ـ في وادى الحجارة GUADALAJARA :

Alaminos ــ الفهميين (نسبة الى قبيلة «فهم» العربية ، الذي أشرنا اليه في طليطلة )

- Alboreca القربة
- Alcarria \_ الربكة ( تصغير «البركة» )
  - Alcolea \_ القليعة ( تصغير «القلعة» )
- Alcoron \_ القرون ( بمعنى القمم الشاهقة )
- Alcoroches \_ الخروج (معاضافة \_ الدالة على الجمع)
  - Aldovera \_ الدويرة « تصغير «الدار» )
    - Algar \_ الف\_\_\_ار
- الفرقد (شجر ينسب اليه كذلك موضع في المدينة المنورة: مدفن «بقيع الغراقد»)
  - Algora \_ الفــورة
  - Almoguera \_ المفارة
- Almonacid \_\_ المنستي ( وهو اسم ســـبق أن ذكرناه في طلطلة أنضا )
- Alovera \_ الحويرة (تصغير لفظ «الحورة» أى شجرة الحور)
  - Alocén \_ الحصين ( تصغير لفظ «الحصن» )
- Alpedrete ـ البطريط , لفظ مولد من أداة التعــريف العربية وكلمة pedrete اللاتينية الدارجة ومعناها الكان الصخرى كثير الحجارة )
- Alpedroches \_ البطروج ( لفظ مولد من أداة التعسريف العربية وكلمة pedroches أى شسجر اللوط )
- Alpetrea \_ البطرية ( لفظ مولد من أداة التعريف العربية وكلمة \_ petrea \_ أى الصخرية )
- Almuña المنية ( بمعنى الضاحية الريفية ، وهو لفظ شائع في الجفرافية الإسبانية وفي البلاد

العربية أيضا ، ومنه في مصر مثلا «منية ابن الخصيب» التي حرفت الى لفظ «المنيا» احدى محافظات الوجه القبلي في مصر )

Azañon ـ السانية ( لفظ مولد من كلمة السانية العربية ومن النهاية الاسبانيية on ـ التي تدلعلي التكير )

Azuqueca \_ الزقيقة ( تصغير «الزقاق» على غير قماس)

Balbacil \_ بعل بسيل ( البعل في الاصطلاح الأندلسي هو الأرض الخلاء الجافة ويسيل اسم علم )

Benalaque \_ ابن الحكم ( اسم علم )

Bujalaro \_ برج هارون

Bujarrabal \_ برج الربض

Villacadima بلة قديمة (لفظ مولد من اللاتينية Villa أي مدينة و «قديمة»)

#### - في مدريد MADRID :

النـط Algete

Alpedrete \_ كلمة مولدة ( سبق أن فسرناها في الكلام عن وادى الحجارة )

Alua \_ علوة (أي مرتفع أو ريوة)

Ambroz \_ عمروس ( اسم علم )

Guadarrama \_ وادى الرمل

Serracines \_ الشرقيين ( كلمة مولدة من «الشرقيين» والنهابة في الجمع )

Villa ـ بلة مليحة ( لفظ مولد من اللاتينية Villa ـ بالله مدينة و «مليحة» )

# كشاف عام

| ارغون Aragon                           | الاجرى ( أبو بكر ) : ١١٨               |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| الأرائ ( موقعة ) Alarcos               | ابن الأبار البلنسي: ٩١، ٩٢، ٩١،        |
| استجة Ecija                            | 119                                    |
| استیرش ( حصن ) ۲۱ ، ۲۰ Esteras         | ابدة Ubeda أبدة                        |
| <b>"</b> \$                            | أبراهيم الموصلي : ١١٤                  |
| الاسكنترية : ١٠٥ / ١٢١                 | :Rio Ebro ( نهر ) الإبرو ( نهر )       |
| الاسكوريال : ٢٩                        | 77                                     |
| اسين بلاثيوس ( ميجيل ) Asin            | ۳۸ : Avila أيلة                        |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | احمدين ابر اهيم بن محمد بنيار القرطبي: |
| ۱۲،۱۱: Sevilla اشبیلیه                 | 115                                    |
| 117 4 1.7 4 71                         | أحمد بن خالد القرطبي : ١١٧             |
| آستوریش Asturias استوریش               | احمد بن أبي زرعة : ١١٧                 |
| ۸۸ ،                                   | احد بن عبد الله (أبو عمر الطلمنكي) :   |
| الأصمعي : ٢٥                           | 17061786111611.                        |
| الأصيلي ( أبو محمد ) : ١٢٧             | احمد بن عبد الله بن يحيى بن يحيى       |
| الاغريق: ٣ ، ٢٨ ، ٢٩ ، ٣٢ ، ٥٧ ،       | الليشي ( عامل مجريط ) :                |
| 110                                    | 19 7 7 9                               |
| افریقیة ( تونس ) ۲۰۲۸ ۱۲۱، ۱۲۲         | بنو الأحمر ( سلاطين غرناطة ) ، ١١ ،    |
| بنو الأفطس ( ملوك بطليوس ): ١٥         | 14                                     |
| اقلیش Uclés                            | الاخشيديون : ١١٨                       |
| 114 61.0 61.8 61.7                     | اخوان الصفا : ١١٦                      |
| الفونسو الشالث اللقب بالعظيم           | الأدريسي: ۳۰ ، ۳۰ ، ۵۶ ، ۵۰ ، ۲۰       |
| Alfonso III, el Magno                  | 17A                                    |
| الفنش بن آردون ) : ۲۹ ۵ ۸۸             | آدیلارد دی باث Adelard                 |
| الفونسو السادس ( ملك قشتالة )          | 117 de Bath                            |
| 17. (11) (1, 99 Alfonso VI             | الأردن : ٨                             |
|                                        |                                        |

ألفونسو الشامن ( ملك قشيتالة ) TY 4 10 Alfonso VIII Torre 1.061.761.7 رج الذهب ( باشبيلية ) ae Oro ألفونسسو العساشر الملقب بالعيسالم 11: Alfonso X, el Sabio Barcelona بر شيلونة 1.7 6 97 117 يرفة: ١١٠ بشواميه : ۲۱ ، ۷۸ ، ۳۹ ، ۷۹ روکلمان: ۱۱۲ Albacete انجلترا : ١٣ حصين اليسيط Oreja اوريلية 1.5 اللج): ١١٥ أوليقر أسان (خاعه) Oliver ابن بشكوال: ١١٠ ١١١ ١٩٩ ١٩٩ ١٢٠ ١٢٠ . co . ET . TT . TT Asin (Jaime) 118 6 11 V 6 99 6 97 6 906 97 6 VA 6 09 13373 Alpedrete البطريط 112 بطليموس : ١١٥ أويشي ميراندا :Ifuici Miranda Badajoz 1.7 6 10 بطليسوس 1.061.861.1 ىقداد : ۹۶ ويس القوني: ١١٤ Albalá ٤. البلاعة (نهير) 14 10: V 2 10 Pelayo بالای ٣٧ أيوب بن حييب اللخمي : ١٦ بلج بن بشر القشيري: ∀ باب الجـــديد أو الجيزين ( بفاس ) : Valladolid يلد الوليد 77 111 بلنسية Valencia بلنسية Bisagra باب شقرا ( بطليطلة ) بنبلونة Pamplona 27 ٧٨ Venezia التدقية الباحي ( أبو محمد ) : ١٢٥ بنة فراطة Peñahora بنة فراطة الباجي ( أبو الوليد ) : ١٢٧ : Fons Boigues بونس بويجس 1.V: ( Barajas باراخاس 371 نازل: ١١٥ Backs بياسة 1.0 Valdemoro 1.7 بالدعورو Albir ٤. Bravo Murillo براقو مورينيو Baker, ييكر (السيرس.) ٦٤ 00: بيليثر (خوان اننونيو) آلبرين : ۸۵ ۱۹ ۵ ۳۷ ، ۲۱ ، ۸۹ ، ۲۳ 7. 679 : Juan Antonio Petucer 1.8 البرتات أو البيريثيه ( جبال ) ناجو رنهر) Rio Tajo 77 6 YT Pirineos ٤٠ ، ٣٩ . 7 . 0 : Portugal Rio Tajuna البر تعال تاخونيا (نهر)

٤.

| **                                                           | • ◆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جوادا ليكس ( قرية ) : . }<br>جوان الاشبيلي Juan Hispalense : | نافيلالت : ٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بوان الاسبيان                                                | تانسىيفت ( نهر ) ٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۱۵<br>چوفانتیس Govantes                                     | 17. 6 TV: Tudela aug                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                              | ىمارىد ( فرانسسكو لوبث دى ) :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| جومث مورینو ( مانویل ) Manuel                                | :Francisco Lopez de Tamarid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (۲، ۴۲ Gómez Moreno جونثالث بالنشيا                          | TV & Y7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Palencia                                                     | Torrejon توریخون دی بیلاسکو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Palencia ۱۱۷<br>Johannes (یوهانس )                           | 1.V Velasco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                              | Transaction The Transaction of t |
| 71 Gongfer                                                   | توریس بلباس Torres Balbas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| جیان ۶۲ Jaén بر ۱۰۹ ، ۱۰۹ ،                                  | 178 6 VA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                              | تولوز Toulouse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 117                                                          | تيودو توس Theodotos . ۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| بنو الحاج الجريطيون: ١١٣                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أبن الحاج ( أبو الحسن عبد الرحمن بن                          | تابت بن فوة : ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عيسى المجريطي : ١١٣                                          | الشفر الأدنى: ١٦ ، ٢٨ ، ٩٢ ، ٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| این الحاج ( آبو العباسی یحیی بن عبد                          | 177 6 11. 6 1.9 6 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                              | الشغر الأعلى : ١٠٠ ء ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الرحمن بن عيسى المجرطي ) :                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 118 6 117                                                    | الثقر الأوسط : ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بن فرج المجرطي ): ١١٣                                        | جامع الرهراء: ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أبن الحاج (أبو العباس يحيى بن عبد                            | جبل سليمان : ٢٠٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حامد دي جرينيون                                              | ۱۳: Gibraltar جبل طارق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| At Hamad de Grinon                                           | حِيلَ فَارَازَ : ١٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| حامد دی کوباس                                                | :Islas Canarias کناریاس )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| At Hamad de Cubas                                            | الجزائر الخالدات أو جزر السعادة ( جزر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                              | ಶ್ರ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الصجارى: ۱۲۸ ، ۱۲۹                                           | الجزائر اشرقبة (جزر البليار)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الحَجَاز : ٨                                                 | 1.7 Baleares                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ري Mahudes عيمحم طَقِيعا                                     | المنافقة المحقوراء Algeriras بخزيرة الحقفراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| این حزم النربطی : ۸۸ ۹۶ ، ۹۰ ،                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144 6 14, 6 8V                                               | الجزيرة العربية: ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حسین مؤنس: ۳۸ ، ۲۰ ، ۱۱۷                                     | جساس السجلماسي الزاهد: ١٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الحكم المستنصر بن عبد الرحمي الناصر:                         | جعفرين عثمان الصحفي الوزير : ٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                              | ۸۸ ، ۲۷ Galicia جليقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 110                                                          | جُوادا ليكس ( نهير ) Guadalix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

ردمر ، ملك ليون ( رامرو الشاني بنو حماد المجريطيون: ١١٠ 47 6 41 : ( Ramiro II ابن حماد ( أَبُو الطَّرف عبد الرحمن بن ابن رشسد القرطبي ( أبو الوليسسد عبد الله بن حماد المجريطي ) : ١١٠ ابن حماد ( أبو يعقوب يوسسف بن الفيلسوف ): 115 عبد الرحمن الحمادي المجريطي : ١١٠ : F. W. Robins ف٠و٠ روبنز اخمراء (غرناطة ) Alhambra ( a n نحمىدى: ٧٧ الرومان: ٣ ، ٥ ، ٨ ، ١٨ ، ٢٩ ، الحميري ( ابن عبد المنعم ) : ٢٠ ، 177 6 OV Juan رویث دی آلارکون ( خوان ) 114 6 44 6 7. : Ruiz de Alarcón ξο أبن حيان : ۲۰ ، ۳۹ ، ۸۷ ، ۸۷ ، 77 : Ribera ريسرا 179 6 9. 6 49 117 Ritter ريتو Janer 1.4 Seybold T1 : زايبولد ابن الخطيب ( لسان الدين ) : ١١٤ الزبيدي الاشبيلي (أبو بكر): ١١٠٠ أبن خلدون ( المؤرخ ): ١١٦ 140 ابن خلدون ( الطبيب ): ١١٦ ابن أبي زرع : ۷۶ ، ۱۰۱ ، ۲۳۱ الخوارزمي ( محمد بن موسم ) ١١٥ £1 : Azuqueca الزقيقة or : De Goeje دی خوبه Sagrajas الز لاقة E : Daralcalde دار القاضي ابن أبى زمنين الالبيرى: ١١٠ أبن دراج القسطلي : ٩٣ ، ٩٤ ، ٩٧ ، زنانه: ۹۶ دراس بن اسماعيل القاسى (أبو ميمونة) الزهراوي ( المجراح ): ١١٦ 177 4 171 4 114 این زیدون : ۲۹ دمسياط: ١٢٥ بتو سالم ( أمراء الثغر الأدني ) : ٨٩ ، Reinhardt دوزی ( راینهارت ) or : Dozy :Rio Duero الدويره (نهر) سالم بن ورعمال المصمودي : ١٦ ، **49 4 TV** ٨٩ بنسودى النسسون الهواريون ( مللوك 91 . 77 : Sampiro سامبرو Sánchez Perez انتشث بريث طلبطلة ): ٩٩ 117 الزاري ۲۰۰۰ ستحتون (عبد السسلام بن سعيد ): Rafo 34 رافو ئرتبرو El Retiro (متنزه مدرید): 177 سدراته: ۲۰ ٤٨

لين أبي السرح ( أبو الطاهر أحمد ين 97 6 PY Segura شقورة الطاهر ): ۱۱۷ £4 : VA: Doña Xanci سرقسطة Zaragoza : ۲۱ ، ۲۸ السيدة شبهس < 119 < 1.. < A9 < YE < #9 الشنتجيالي الطليطي (أبو محمد): 170 4 171 11. سرية Soria " FI > V7 > A7 شوقی ضیف: ۹۵، ۱۰۹، ۱۲۹، 31 صاعد الطليطي : ١١٦ ابن سعيد : ١١٤ 6 ١١٤ 6 ١٢٤ 6 أبن الصفار: ١١٦ 174 4 17A الصقالية: ٨ سعيد بن سالم المجريطي (أبو عثمان) : صنهاجة : ٩٤ 114 6 1.9 6 19 القسي : ١١٠ ، ١٢٤ السلاوى: ١٠١ ، ١٠٢ ، ١٢٢ ، ١٢٧ Aldovea الضويعة أبن سلمون التجيبي الأقليشي (أبو طارق بن زیاد : ۲ ، ۷ ، ۱۳ ، ۸۹ ، الطيرف عبست الرحمين بن 147 4 17. خلف بن سلمون ) : ۱۱۸ ، ۱۲۱ طرابلس : ١١٠ سليمان بن الحكم المستعين: ٩٤،٩٣، طريف بن ملوك (أبو زرعة): ١٣ طلسرة Talavera de la Reina طلسرة ابن سهل: ۱۲۷ 6 17V 6 1.8 6 1.7 6 1.1 6 TY جوان سوسا Joao Sousa: 173 6 174 وسيه دي سوسا José de Soca: هه Talamanea acidh 6 T1 6 T. : سويسرا: ١١٥ 6 1. V 6 1. Y 6 1. . 6 9 Y 6 T9 الشارات ( اقليم ) Sierras : ATT 177 . 177 . 170 . 175 . 177 شاطبة Játiva 1.0: 179 4 174 الشاطبي ( القاسم بن فيره الرعيني "TA CTY CTT: Toledo Alle IB المقرىء ) : ١٠٥ 4 AY 4 AT 4 YA 4 ET 6 E1 4 TS حي الشاطي ( بالاسكندرية ): ١.٥ 6 1.1 6 59 6 5V 6 5. 6 A5 6 AA الشام: ۷ ، ۸ 41.A 41.0 61.8 61.4 61.4 شرنبة (نهر) Rio Jarama 6114611761106111611. 6 97 6 98 6 98 6 78 6 71 6 8. 4174 4 178 4 178 4 119 4 11A 148 6 144 6 114 179 6 174 أبن شعبان القرطبي : ١١٨ ٢٦ ، ٣٨ ، أبو الصاس المرسى: ١٥ شقونية Segovia

ابن الفسال الطليطلي : ١٠٠ ابن العطار: ١١٠ 6 ١٢٧ على بن رباح التابعي: ١٦ على بن يوسف بن تاشفين : ٥٢ 6 6 5 8 117 6 1.1 Las Navas المقاب ( موقمة ) de Tolosa 1.7 & : Ambroz عمروس عنان ( محمد عيد الله ): ١١٤ عيسى بن محمد التحداري: ١٢٦ غالب ( قائد الثفر الادبي ) : ٩٣ ، ٩٣ غانم بن الاسعطر انطلمنكي: ٢٤١ غريب بن خلف بن فاسم الفيسي المجريطي: ١١٤ غرسيية غومس Garcia Gómez 31 غرناطة: ١١ ، ١٢ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢١ ، ٧١ ، 115 6 1.7 الفزيرى ( ميخائيل ) Miguel Casiri فلام العطار الفعيع ( منتحل شخصية عبيد الله بن المهدى ): ٩٦ ، ٩٥ ، ٩٦ ، 99 6 94 6 94 فاس ( المقرب الأقصى ) : ٧٤ ، ١٣١ ، 911 القاطميون: ٥٩ ، ٩٦ Ajaivir فج البير 1.: £.: Vaciabotas هحص بوتاس فحص مجريط Vaciamadrid فحص مجريط فحص المدينة Salmedina فحص المدينة أبن فرتون السرفسطي ( محمد بن ترد الله ) : ۲۲۱ الفرج بن مسرة بن سالم: ١٦ ١ ١٩٨ ابن فرحون: ۱۲۷ أبو يكر بن العربي الاشتبيلي : ١١٣ 6 ابن القرضي : ١١٠ ، ١١٧ ، ١١٨ ، ١٢٣

فرغليط Forgollitas

٤٢ :

ابن عيد الير ( أبو عمر ) ١١١ 6 ١١٦ 6 عبد الرحمن بن معاوية ( الداخل ) : TA & TY عبد الرحمن بن الحكم ( الأوسط ) : 10 عبد الرحمن بن محمد ( النساصر ) : 188 6 11. 6 97 6 91 6 9. 6 10 عبد الرحمن بن مروان الجليقي : ١٥ عبد الرحمن بن المنصور بن أبي عامر : 97 6 97 أبو عبد الله المجريطي : ١١٤ ر يان وريو څمد): 111 عبد الله بن محمد بن عبيد الله ( عامل محريط ): ١٠٠٠ ١١٠ عد الله بن يونس ( المهندس ) و 6 6 كان عبيد الله بن سالم ( عامل مجريط ) : عبيد الله بن محمد بن هشام بن عبله الصار الهدى: ٩٨ ٥ ٩٧ ٥ ٩٨ عست الله المهدى : ٥٥ ، ٩٦ ، ٩٧ عبيد الله بن المهدى : ( أنظر ((غلام القصيح))) عبيد الله بن يحيى بن بن عميى: ١١٧ أبو عسيدة معمر بن المشنى: ٥٢ عجيسة بن دوناس المفراوى : ١٢٢ عدوة القرويين ( بفاس ) ١٢٢ ابن عداري الراكشي : ۹۲ ، ۱۰۱ ، ۲۰۱۱ 158 6 1.8 العباق: ٧ ٥ ٨

174 - 174

محيى الدين بن عربي المرسي: ١٥

17: Cafiete قنبط فرناندو ين الفونسو الثامن: ١٠٥ ۳۷ : Coria قوريه ابو انفصل ( مولی السلطان علی بن انفوطيون: ٥،٧،٨ يوسف ألرابطي): ٥٦ القروان: ٥٩ ، ١٢٢ ، ١٢٥ فلسطين : ٨ 70 : Venturini فنتوريني کاسترو (( نونیث دی )) Nnñez de 7. Fuencarral **فوينكارال** Castro **77 & 77** ۲۱ Fidel Fita فيدل فينا Alcaraz فيليب الثاني Felipe II فيليب الثاني 1.8: الكرس الكرماني: ١١٦ 77: Felipe III فيلب الثالث Los Celtas الكلثيون أبن اثفابسي الكفيف: ١٢٢ Jerónimo كنتانا (خرونيمو دى ) ألفالي (أبوعلي): ١١١ ١١٢ ١١٢ 7A: de Quintana القاهره: ۱۲۰،۹۶، ۹۲۱ Yo: Cock کو ک قىرصى: ٥٥ José كوندى ( خوسيه أنتونيو ) القرضيط Alcardete £7 6 £7 : Antonio Conde Córdoba TA6 17 6 11 : 114 4 1.5 : Cuenca كو نكة 97 698 69. 6 89 6 88 6 48 6 41 لاسمه دي لافيجا (( جابربيل لوبو )) 61.061.661.761.1694 Gabriel Lobo Laso de la Vega 4114 6 110 6 114 6 111 6 1.7 . 44 : 17V 6 170 ابن لبابة ( محمد بن عمر ): ١١٧ أبن ألقرار ( ابراهيم بن محمد بن باز اللج (( حصن )) : القرطبي ) : 117 ( انظر (( البسيط )) ) Alcorcón القرقون Alicante لقنت 699697: Castilla لوبث دی اویوس Lopez de Hoyos لوبث دی 117611861.061.861.8 لوبي دي فيح \_\_\_\_ tope de Vega قصر قرطه : ۹۸ 14 6 80 6 TV قصر المعتمد بن عباد باشبيلية: ١١ £7: Loja لوشه ابن القطان: ١٠١ لبنزج: ١١٦ 17 : Calatayud قلعة أبوب ليعي بروفنسال Lévi-Provençal كلعة الحلفا كا ٨٣ ٤ ٢٩ : Calatalifa 96 6 97 6 98 6 8 6 1.7 6 17 Calatrava فلعة رياح 41684: León 179 Alcalá de Henares قلعة عبد السلام 1.7 . {7 : Malaga مائقة مالك بن أنس: ٩١ ، ١١٧ ، ١٢٧ 1.8 6 98 6 71 6 81 : المانشانارس ( نهسس ) قلمرية Coimbra (البرتفال): ٣٧ Rio Manzanares §1: Alcolea القليمة ( أو نهر وادى الرمل ) : ٢١ 6 + 3 > 1.1 6 79 : Canales قنالش 119 6 YO 6 YE 6 EY 6 ED قنتیش : ۹۴

مانشانارس ( قریة ) : . ٤ قنال ايزابيل الثانية ابن مجاهد : ۱۱۲ Canal de Isabel II مجريط: Arco de قوس المسكاكينية باب الحنش Puerta de la Culebra Cuchilleros ٨٤ (او الياب الفلق Puerta Cerrada) Almudena المدينة ( بالتصغر) VA 6 VY أو القصية: ٧٤ ، ٥٧ ، ٩٧ ياب الخيانة: Basilica كنيسة عذراء المدينة ( انظر باب الفحص ) de la Virgen de la Almudena باب نسسقرا Puerta de Xagra Va : Puerta de (أو باب السلمان مرج العسريي: 1.Y ( YA ( ) Moros ( أنظر المعارة ) باب الفحسم Puerta de la Vega مسجد القصية او المدينة: ٧٧ ، ٧٧ 40 6 TZ المسجد الجامع (في مجريط): ٧٩ باب فشتالة Puerta de Castilla المسرح الملكي أو مسرح الاوبرا باب المدينة ( يضم الميم وفتع الدال Teatro Real, Teatro de la Opera وسكون الياء) **VV**: (أو مرج العربي) Almuzara Puerta de la Almudena 🛂 🕻 🗸 باب الناظور Valnadu Vv : yf: Campo del Mero Puerto de باب وادى الحجارة Plaza Mayor البدان الأكبسر Guadalajara **YY & T**T AE & YV Plaza de la Cebada ميدان الشعر del Sol بوابة الشمس ( ميدان ) Puerta ٧A. ميدان الطوج Plaza de Atocha تشامارتین (حی) Chamartin محمد بن بنوش: ۸۸ الحمامات المربية في مجريط: ١٧٨ محمد بن حثين الاستجى: ١١٨ ، ١١٨ الدينة Casa de Campo فحص الدينة محمد بن رافع بن غربیب : ۱۲۵ الشارع الاكبر Calle Mayor محمد بن عبد الير (أبو عبد الله ):117 شارع الحصارين أو الطواجين محمد بن عبد الرحمن بن الحكم: ١٥ ، AT: Calle de Esparteros ሩ ለዓ ሩ ለለ ሩ ለሃ ሩ ሲኖ ሩ የዓ ሩ 1ዓ ثنارع طليطلة Calle de Toledo مارع المطار Calle de Alatar شارع المطار 146 6 18. 6 188 6 5. محمد الغنيّ بالله ﴿ سلطان غرناطة ) : ٧٤ Azoque السوق الكبر محمد بن هشام بن عيد الجيار الهدى: ( أنظر الشارع الاكبر ) 94 6 94 6 97 6 90 6 98 6 34 قصر الشرق أو القصر الملكي Alcázar, Palacio de Oriente, محمد الناصر بن يعقوب النصور Palacio Real « الخليفة الموحدي » : ١٠٦ VOC VI . Alcazaba بنو مخزوم : ۱۲ ، ۸۹ قصبة مجريط الدجنون Mudejares الدجنون ( أنظر المدينة )

| <b>\ 1 \</b>                          | إلىور Almodovar المدور                                         |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ۱۱٦<br>المفدسي: اه                    |                                                                |
| المكادة : Magueda : مكادة             | الدينة النورة: ١٢٥ / ١٢٦ / ١٢٥<br>مدينة سالم Medinaceli ، ١٦ : |
| مكة: ٢٥١                              | 6 4. 6 V4 6 VA 6 L4 6 LA 6 L*                                  |
| معه و د علي مكي : ۲ ، ۲ ، ۵ ۶ ، ۸۸    |                                                                |
| 6 171 6 1.1 6 97 6 93                 | ۱۳<br>مدینهٔ الفسرج :                                          |
| ملوك بطوانف: ١٦٤ / ١٢٤                | مدینه العصری .<br>( انظر وادی الحجاره )                        |
| Milias Vallicrosa ملياس فاليكروسا     | ر انصر وادی اصحباره )<br>المرابطون : ۱۱ ، ۵۳ ، ۵۶ ، ۲۲ ، ۱۰ ا  |
| ۱۱۷                                   | _ · · <del>_</del>                                             |
| خوان آورتادو دی مندوثا uan            | ۱۰۱ ۶ ۲۰۱<br>مواکشی: ۵۲ ۵ ۲۵ ۶۵                                |
| 77: : Hurtado de Mendeza              | مرسية Murcia : ۷۲،۵۱۵                                          |
| آلمنصُّور بن أبي عامر : ٩٣ ، ٩٣ ، ١٠٩ | 118 6 1.7                                                      |
| المنصور الموحدى:                      | مرو: ۲۰                                                        |
| ( أنظر يعقوب المنصور )                | الرية Almeria : ١٠٦، ١٠٦                                       |
| منتنث بيدال ( رامون ) Ramón           | : Los Mozarabes المستعربون                                     |
| ro 6 rr : Menéndez Pidal              | 1167.610677601                                                 |
| این الواز: ۱۳۱                        | الستكفى بالله: ١٩٧ ، ٩٦ ، ٩٦ ، ٩٧ ،                            |
| الموصدون: ١١٥ ، ٨٤ ، ١٠١ ، ١٠٥        | ٨٩                                                             |
| 118 6 1.7                             | المسجد الجامع بقرطبة: ٨                                        |
| الموريسكيون Los Moriscos . ه          | مسلمة بن احمد المجريطي (أبو القاسم)                            |
| 1.4 6 1.7 6 74 6 77 6 70              | 150 6 117 6 110                                                |
| موسى بن فاسم بن حضر الطليطلي :١١٨     | ۲۲ Massanet سنیط                                               |
| موسی بن نصبر : ۲ ، ۱۳ ، ۱۳ ، ۱۳۲      | مسونة ( عامل طليطلة ) : ۸۸ ، ۸۹                                |
| موله (حصن) موله (۲: ۱۹۲۵              | المسارة ( جنسة المسسارة أو فحص                                 |
| ميورقة Yalma de Manorea ميورقة        | المُصارَاتُ ) بِفَاسٍ : ٧٤                                     |
| ىيسابور: ٥١                           | مصارة مجريط:                                                   |
| هارون بن موسی بن جندل القیسی          | ( أنظر مجريط )                                                 |
| المجريطي: ١١١، ١١٢ ١١٢                | مصر: ۷ ۵ ۸ ۵ ۹ ۵ ۵ ۹ ۱۱ ، ۱۱ ۱۱ ۱۱ ۱۱ ۱۱                       |
| ھرمان ســــكوندوس                     | 141 6 141                                                      |
| Herman Secundus 110                   | ابن أبي مطر : ١٢١                                              |
| الهروى ( أبو در ) ١١٠                 | المقرب (أو شمال أفريقيا): ٥ ٧ ٧                                |
| الهند :                               | A > F   3 70 3 30 3 00 3 3 7 6 A                               |
| این الهندی: ۱۱۰                       | 61746 177 6 17. 6 1146 1.0 6 90                                |
| : Rio Guadiana ( وادى آنه ( نهر       | 174 ( 174 * 15. 50.00 a                                        |
| r1                                    | ابن مفیث الطلیطنی: ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸                                 |
| وادى الحجارة ( أو مدينة الفسرج        | این مفرج القاضی: ۱۲۵<br>المقتدر بن هود (احمد بن سلیمان):       |
|                                       | المقتدر بن مود ر احمه بن سيده .                                |

وأضيح الصعليي : ٢٠ 1.0 ( ). { : Huete 53.5 وفش : 111 Huecas ولاده بنت المستقعي : ٣٦ ri : Ounos وينوش وهب بن ميسي الطليطلي : ١١٨ ، ١١٨ وهب بن مسرة الحجاري: ١٠٩ ياقوت الحموى : ١٩ ، ١٣٩ ، ١١٣ يحيى بن أسماعيل بن ذي النسون : ١١٩ یحیی بن بکر : ۱۱۷ یحیی بن عمر الاندلسی : ۱۲۱ ا يمن بن رزق التطيلي : ١٢١ ، ١٢١ يحيى بن يحيى الليثي المصمودي : ١٩١ 114 يعفوب المنصور الموحدي (ابو يوسف): 1.5 . 1.4 . 1.7 البعقوبي: إه البيس : ٨ يوسف بن تاشفين : ١٠٠ ، ١٢٠ يونس بن شوقه أبو الوليد: ١١٩

ď

Ą

477 6 14 6 14: Guadalajara 61.1 6 1.. 6 9. 6 A9 6 E1 6 TA 61.A61.061.861.861.861.8 179 4 174 4 177 4 177 4 149 نهر وادی الحجارة ( او نهر ایتارس ) 11: Rio Henares وادی دار زیر Valdaracete ξ.: جيال وادي الرمل ( او حيال الشارات) Sierra de Gudarrama : 773 77 6 07 6 01 6 81 6 89 66 97 44 6 47 6 A4 6 AE 6 AT 6 VV 17. 6 178 6 177 Puerta de فيع وادى الرمل 177 : Guadarrama نهر وادى الرمل: ( انظر نهر مانثاتارس ) وادي سيلط Gnadacelete 11 نهسر الوادي السبكين Guadalquivir 11

#### فهرس الالفاظ ذات الدلاله الخاصة

الكفامة: ٢٥ الطينية الاندلس ( اللاتينية الدارجة ) المجرى الجوفى Romance المجرى الجوفى الجرى البوفى ١٧ ، ٢١ الحتسب Almutaceb الحتسب التحقيق Inquisicion محاكم التحقيق الرابطي ( الدينار ) ( Maravedi الماورة المورة المار) ( Noria النامورة المار)

Alfalfa العطفا ۸۲: الخطارة: ٢٤ ، ٤٥ ديوان الماء: ٢٥ Ar: Atocha الطوج الفقارة: ٢٥ الفقسر: ٢٥ القادوس Arcaduz ξA: Alcubilla القبيبة 09: Canilla قنية (تصغر قناة)

## والمسترس

| صفحة |       |       |       |       |       |      |      |       |       |              |        |            |       |             |
|------|-------|-------|-------|-------|-------|------|------|-------|-------|--------------|--------|------------|-------|-------------|
| ٣    |       |       |       | • • • |       |      |      |       |       | •••          | .,.    | <b>.</b>   | با    | <u>:</u> 48 |
| ٥    |       |       |       | •••   |       |      |      | با    | سباث  | ی اس         | ية ف   | لعرب       | ارة ا | الحض        |
| 11   |       | ية    | السا  | úΫi   | ارة   | حض   | خ اا | تاري  | من    | ىر فة        | ئە ق   | سفح        | o : . | مدريد       |
| 14   | • • • |       | • • • | • • • |       | ى    | ئدلس | ی الأ | ب فم  | العرد        | أهأ    | أنشد       | التي  | المدن       |
| 19   |       | ,     |       | •••   |       |      | ی ؟  | عرب   | أسبم  | هو           | هل     | : <u>b</u> | ىجريا | [سیم ه      |
| 74   | • • • | • • • | ط     | جري   | ((م   | أسب  | قاق  | أشت   | فی    | <u>و بين</u> | واللغ  | عين و      | لمۇرخ | آراء ا      |
| 40   | •••   |       | ط_))  | حر ر  | ((م   | اسم  | حول  | ـل -  | للجا  | تاما         | ع خ    | . يض       | جديد  | رأى -       |
| ξο   |       |       | •••   |       |       |      | اء   | ي الم | ة عا  | نثا          | نة م   | مدي        | يط)   | «مجر        |
| 01   |       |       |       | •••   |       |      |      |       | • • • | .ريد         | ત્રી વ | للامي      | ن أس  | سوابق       |
| ٧٥   | •••   |       |       |       | ,     |      | يد   | مدر   | في    | يــة         | لجو ف  | ی ۱۱       | لمجار | نظام أ      |
| 70   | •••   | .,.   |       | • • • |       | ائية | اسي  | ماية  | , وت  | عوبى         | سم     | : 1        | يط»   | «مجر        |
| ٧١   |       | • • • |       |       | • • • |      |      |       |       | بة           | لعري   | يد ١       | مدر   | معالم       |
| ٨١   |       |       |       | • • • |       |      |      | يط    | ىجر   | في :         | اعة    | الصة       | رة وا | التجار      |
| λV   |       |       |       |       | •••   |      |      |       |       | بية:         | العر   | يط         | ميجر  | تاريخ       |
|      |       |       |       |       |       |      |      |       |       |              |        |            |       |             |

| صفحة |       |       |       |              |                                   |
|------|-------|-------|-------|--------------|-----------------------------------|
| ٩.   |       |       | ,     |              | مجريط في أيام الخلافة الأموية     |
| 9.4  |       |       | •••   |              | مجريط والفتنة القرطبية            |
| ٩.٤  |       |       |       | ,            | ثورة عبيد الله بن المهدى في مجريط |
| 49   |       |       |       | •••          | مجريط في عصر الطوائف              |
| 1-1  |       |       | • • • |              | مجريط في عهد المرابطين والموحدين  |
| 1.7  |       |       |       |              | مجريط في ظل المسيحيين             |
| 1.9  |       |       |       |              | الحياة العلمية في مجريط العربية:  |
| 1.9  |       |       | •••   |              | أبو عثمان سعيد بن سالم المجريطي   |
| 11.  |       |       |       |              | أسرة بني حماد المجريطيين          |
| 111  |       |       |       |              | عبد الله بن سعيد المجريطي         |
| 111  |       |       |       |              | هارون بن موسى بن جندل المجريطي    |
| 117  | •••   |       |       | • · ·        | أسرة بنى الحاج المجريطيين         |
| 118  | • • • |       | •••   |              | أبو عبد الله المجريطي             |
| 110  |       |       |       | -·· <b>·</b> | مسلمة بن أحمد المجريطي            |
| 111  | •••   | •     |       | •••          | ابراهيم بن محمد بن باز القوطبي …  |
| 117  | ·     | •••   | •••   | • • •        | محمد بن حنين الاستجى              |
| 111  | •••   | • • • |       | شى           | عبد الرحمن بن خلف بن سلمون الأقلي |
| 114  | •••   |       | •••   |              | موسى بن قاسم بن خضر الطليطلي      |
| 119  |       |       |       |              | أبو الوليد يونس بن شوقه الطليطلي  |
| 17.  |       |       |       | • • •        | جساس السجلماسي الزاهد             |
| 171  |       |       |       |              | أبو ميمونة دراس بن اسماعيل الفاسي |

| صفحة |                                         |         |          |            |                     |                       |                  |             |
|------|-----------------------------------------|---------|----------|------------|---------------------|-----------------------|------------------|-------------|
| 188  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | *** *** |          | منكى       | غطير الطل           | بن الاسـ              | غانم             |             |
| 178  |                                         |         |          |            | ىنكى                | ممر الطله             | أبو د            |             |
| 177  |                                         |         |          |            | بط الفقهم           |                       |                  |             |
| 177  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |         |          |            | إقيين العر          |                       |                  |             |
| 14.  | •••                                     |         |          |            | *** ***             | •••                   | ــة              | خاتم        |
|      |                                         |         |          |            |                     | ;                     | ـڃق              | ملــــ      |
|      | العربي                                  | الأصل   | فية ذات  | الجفرا     | ص الأعلام           | سماء بعظ              | بت بأ،           | ثر          |
| 144  |                                         | ريط:    | عارة ومح | ى الحج     | يطلة وواد           | أقاليم طل             | في               |             |
| 144  |                                         |         |          | •••        |                     | طليطلة                | فی               |             |
| 148  |                                         |         |          |            | <i>ح</i> جارة       | وادى الـ              | فی               |             |
| 147  |                                         | •••     | ,        |            | •••                 | م <b>درید</b>         | ڤي               |             |
|      |                                         |         |          |            |                     | ن :                   | ار ـ             | ألفه        |
| 177  |                                         |         |          |            |                     | ف عام                 | كثبا             |             |
| 731  | •••                                     |         | لخاصة    | لدلالة اا  | ظ ذات ا             | س الألفاة             | فهر              |             |
| 187  | •••                                     |         |          | لتاب       | يات ال              | س محتو                | قهر,             |             |
| 18   |                                         |         | الأندلس  | :<br>رب قى | والصور<br>شأها العر | والرسوم<br>ن التي أن  | ائط .<br>- المدر | الخر<br>۱ - |
| 77   | •••                                     |         | •••      | لة بها     | م ۱ »<br>لقة المحيط | تريطة رة<br>يد والمنط |                  | - T         |
| ٥٨   | •••                                     |         | •••      | 2          | م ۲ »<br>م الجوفيا  | نويطة رق<br>م المجارى |                  | ۳ -         |

| ** |     |
|----|-----|
| ٩  | صيف |

*3* 

|    |   |               | 100          |                 |            |
|----|---|---------------|--------------|-----------------|------------|
|    |   |               | 100          | « رســم »       |            |
| 79 |   | لدريد الحالية | وموقعها من . | مجريط العربية   | <b>–</b> ξ |
|    |   |               | « Y          | « خريطة رقم '   |            |
| ٧. |   |               | 3            | مدريد الحالي    | _ 0        |
|    |   |               | α ξ          | « خريطة رقم     |            |
| Ÿ۲ |   |               | 4            | قنطرة طليطلة    | _ \        |
|    | 5 |               | رافية »      | « صورة فوتوغ    |            |
| ٧٣ |   |               | _            | ميدان بوابة الش | _ Y        |
|    |   |               | رافية »      | « صورة فوتوغ    |            |
| 77 |   |               | و قصر الشرق  | القصر الملكي أ  | _ A        |
|    |   | *             | ,افية »      | « صورة فوتوغ    |            |

u'